
*La redacción del artículo terminó a fines de 2012 lo que significa que el desarrollo de la 
situación de los Mapuches a lo largo de 2013 no se ha incluido en el artículo. 
 

 
 

Iberoamericana. Nordic Journal of Latin American and Caribbean Studies  
Vol. XLIII: 1-2 2013, pp. 91-112 

LOS MOVIMIENTOS DE PROTESTA DEL PUEBLO MAPUCHE EN CHILE,  
2000-2011: BALANCE Y PERSPECTIVAS* 

Rita Cancino 

I. INTRODUCCIÓN 
La historia del Pueblo Mapuche es bastante compleja y esta 

introducción es solamente una mirada general a los puntos más importantes 
de esta historia. La denominación ‘Mapuche’ significa Gente de la tierra y 
los Mapuches consideran la tierra como el patrimonio de toda la comunidad 
y como un componente de su identidad cultural. Además son bilingües y 
tienen su propio idioma Mapudungún que significa lengua de la tierra 
(IWGIA, 2001) (Véase el capítulo 4).  

Chile como muchos otros países latinoamericanos fue habitado 
originalmente por pueblos indígenas.1 La historia de Chile está marcada por 
la inmigración teniendo su origen en los conquistadores españoles que 
empezaron a llegar en 1536. Muchos de estos pueblos indígenas fueron 
colonizados por los españoles e integrados en la sociedad chilena, pero 
hubo un pueblo originario que nunca fue vencido durante la larga historia 
de la colonización chilena y este pueblo fue el Mapuche. Cuando llegaron 
los españoles había alrededor de dos millones de indígenas. Los españoles 
se esforzaron por ocupar la tierra de los Mapuches porque era la más fértil 
de Chile y por lo tanto una zona ganadera y agrícola. Además se 
encontraban allí explotaciones de minas de oro. De allí que los españoles 
concentraron su colonización en el sur y fundaron siete ciudades 
reduciéndose Santiago sólo a un centro administrativo. En cambio, otro 
pueblo indígena, los Aymaras de Chile, que ocuparon tierras pobrísimas, no 
fueron nunca atractivos para el proceso de colonización hispana. Los 
Mapuches defendieron sus territorios originarios iniciando una guerra de 
resistencia sin cuartel contra los invasores europeos y nunca fueron 
vencidos por los conquistadores. En el transcurso de cuatro siglos 
generaron una estrategia militar y una cultura guerrera, que los diferenció 
de pueblos originarios de Chile y de otros países (Letelier 2013). 

nehap
Text Box
doi:http://doi.org/10.16993/ibero.24

http://doi.org/10.16993/ibero.24


92 Rita Cancino 
 

Después de un siglo de guerra entre los españoles y los Mapuches se 
celebró el Parlamento de Quillin en 1641 que fue una reunión entre los 
españoles y los Mapuches. También se habla de las paces de Quillin que 
fue un evento solemne donde, al fin, se sentaban frente a frente para 
negociar un acuerdo de paz, de nación a nación. Los Mapuches aceptaron 
poner fin a la guerra, pero exigieron que se reconociese su independencia. 
Para España fue el reconocimiento de su derrota y el reconocimiento de la 
independencia del Pueblo Mapuche y con él su territorio del río Bio-Bio al 
sur (Painemal 2002). 

Durante los siguientes casi cuatro siglos, hasta a finales del siglo 
XIX, los Mapuches pudieron mantener una soberanía relativa en la mayor 
parte de sus dominios ancestrales. Más tarde se dio el nombre de Araucanía 
a la región de propiedad ancestral del Pueblo Mapuche y a los Mapuches se 
le impuso la denominación de ‘Araucanos’. No obstante, cuando el 
naciente Estado chileno emprendió su expansión militar al sur y al norte, 
tuvo lugar la ocupación de la Araucanía, la llamada ‘Pacificación de la 
Araucanía’, con la consecuente drástica reducción de los territorios de los 
Mapuches. Esta guerra conquista que se desarrolló entre los años 1861 y 
1883 fue una guerra desigual de aproximadamente un siglo. La guerra 
culminó con la cesión de un poco más de 10 millones de hectáreas de 
posesión territorial ancestral mapuche a terratenientes chilenos y a oficiales 
del Ejército chileno. Este es un hecho histórico crucial que tiene 
repercusiones en el Pueblo Mapuche hasta hoy ya que quedó un profundo 
dolor en los Mapuches que siempre recordarán la muerte en combate de sus 
antepasados y la invasión del Estado chileno a sus tierras (Richards 
2010:4). 

En los siglos XIX y XX otros emigrantes europeos llegaron a Chile e 
incluso una colonización alemana se inició en 1848. Esta oleada 
inmigratoria ha creado en Chile una población constituida principalmente 
por mestizos – es decir una mezcla étnica entre los colonizadores españoles 
y los pueblos indígenas. Estos mestizos se consideran hoy los verdaderos 
chilenos (Richards 2010:4). Actualmente los Mapuches constituyen un 
pueblo muy reducido en Chile. Hay mucha diferencia entre las varias 
fuentes existentes con respecto al número de Mapuches que viven en Chile. 
En la actualidad hay, según Salazar (2008), un millón y tanto en la 
Araucanía y 500 mil distribuidos en Santiago y otras ciudades. Según el 
Censo de Población (2002) que sólo incluye a las personas que se 
identifican como Mapuches, viven un poco más de 600.000 Mapuches en 
Chile de los cuales casi el 63 por ciento corresponde a la población urbana 
(más de 377 mil personas). El sector más grande de población mapuche se 
encuentra en Santiago de Chile con más de 180 mil personas en una 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  93 
 

población de más de 5 millones de habitantes. Otras ciudades con 
importante concentración de Mapuches son Temuco, Concepción y Osorno 
(Wittig 2009:2). 

Desde finales de la década de los 80 el Pueblo Mapuche inició un 
proceso de reivindicaciones para la recuperación de sus tierras ancestrales, 
perdidas no durante la conquista y colonización española a partir del siglo 
XVI, sino bajo las armas del Estado chileno. Los Mapuches iniciaron un 
activo proceso de movilizaciones, y también de acciones para recuperar, 
además de sus tierras, el reconocimiento constitucional como pueblo, lo 
que significa, para un país como Chile que ha sido construido sobre la idea 
de una identidad homogénea, el reconocimiento de su diversidad, tanto 
étnica, cultural como lingüística. Las demandas del Pueblo Mapuche, que 
apuntan a desatar un apretado nudo de la historia chilena, también sugieren 
desarmar una institucionalidad apoyada en una historia de dominación con 
criterios decimonónicos que hoy se estrellan con corrientes políticas 
internacionales basadas en la diferencia, en la aceptación de las minorías y 
en la multiculturalidad. Pero las demandas de los Mapuches también se 
estrellan con un sistema de propiedad, en el que hoy participa no sólo la 
burguesía chilena, sino el capital transnacionalizado de la industria 
exportadora forestal de la pulpa de celulosa (Walder 2008). 

Durante los últimos años las movilizaciones han crecido y también la 
fuerza de demandas de tierras y derechos negados. Estas movilizaciones 
han sido respondidas con una fuerte represión por parte del Estado chileno. 
Desde los primeros gobiernos de la Concertación se han puesto en marcha 
programas de devolución de tierras en el marco de la ‘deuda histórica con 
el Pueblo Mapuche’. Es un proceso que, ante la riqueza y alto valor de esa 
tierra y la actual propiedad, ha sido lento e insuficiente. Hacia finales de 
2007 y los inicios de 2008 dos nuevos acontecimientos han contribuido al 
dolor y a la violencia de este proceso. Entre otros eventos estos dos fueron 
de mayor importancia. El asesinato perpetrado por la policía del estudiante 
mapuche Matías Catrileo y la huelga de hambre de 112 días de la activista 
y presa política Patricia Troncoso que obligaron al gobierno de Michelle 
Bachelet a bajar la guardia e iniciar una ronda de negociaciones (Walder 
2008). 

Con sus movilizaciones los Mapuches han conseguido la atención 
del mundo entero por su lucha para recuperar su propia región y alcanzar 
un grado de autonomía. Sin embargo, esta lucha también trata del 
reconocimiento de la lengua y la cultura mapuche o sea es una contienda 
contra la exclusión social y cultural. La lucha se puede interpretar como el 
reconocimiento de la identidad mapuche. Con las palabras de Loncón 
(2002) la lucha del Pueblo Mapuche se sintetiza en tres palabras claves, 



94 Rita Cancino 
 

‘tierra’, ‘cultura’ y ‘autonomía’. La historia de la lucha de los Mapuches es 
larga y en este artículo hemos elegido describir principalmente los años 
entre 2000 y 2012 en el intento de tratar el presente. La pregunta del 
artículo es una pregunta por las perspectivas de la contienda mapuche en un 
país donde los pueblos originarios son una minoría. Nos gustaría discutir 
también las posibilidades de los Mapuches de entablar alianza con otros 
sectores oprimidos para poder alcanzar plenamente los objetivos de su 
lucha. 

 

II. TIERRA: LOS MOTIVOS DE LA LUCHA DE LOS MAPUCHES 

Los lugares de concentración de la Población Mapuche estaban en 
relación directa con el tipo de recursos existentes en el medio ambiente 
natural. Los Mapuches tenían un conjunto de conocimientos técnicos sobre 
agricultura, pesca y caza y la recolección de frutos (Wigodski 2010:5). Con 
la llegada de los españoles las comunidades indígenas lograron generar 
formas de economías de intercambio gracias a la comercialización y la 
negociación entre ellos. La dificultad para ser conquistados mantuvo al 
Pueblo Mapuche independiente desde el río Bio-Bio al sur. Desde la 
independencia de España en 1818, los territorios mapuches fueron vistos 
como una posibilidad de expansión para las aspiraciones económicas y 
políticas de la nueva República llamada Chile. Después de la 
independencia se comenzó a construir el concepto de ‘nacionalidad 
chilena’, basado en el concepto de ‘Estado-Nación’ donde sólo debe existir 
una Nación y un Estado. En 1813 se dictaron las primeras leyes indígenas 
que convertían a los Mapuches en ciudadanos y ponían sus tierras en el 
comercio (Wigodski 2010:5). 

En 1857 la economía mundial entró en un período de depresión que 
afectó profundamente al modelo exportador chileno. Junto con este 
fenómeno la economía nacional debió soportar la decadencia de la minería 
de la plata, la pérdida de los mercados de California y Australia y un año de 
malas cosechas. Ante esta situación desalentadora la solución que encontró 
los economistas fue aumentar la producción de cereales para equilibrar la 
baja de los precios. La Araucanía ofrecía la mejor alternativa para lograr el 
objetivo. En 1866 se dicta un conjunto de leyes destinadas a ocupar la 
Araucanía por parte del Estado chileno (Lavanchy 1999). Por otra parte se 
establecía que las tierras se dividirían en dos partes, una parte para los 
indígenas y otra que se remataría para favorecer la inmigración. (Bengoa 
1990:17-19). Con estas leyes las posesiones mapuches fueron declaradas 
tierras fiscales (del Estado) y se instalaron fuertes militares en la zona del 
río Bio-Bio como frontera natural. La resistencia de los Mapuches y la 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  95 
 

ocupación definitiva de sus tierras se denominó la ‘Pacificación de la 
Araucanía’ (1831-1883). Esta ocupación de la Araucanía fue una 
ocupación esencialmente económica. Se construyeron ferrocarriles, se 
organizó el territorio en fundos, que desde el principio tuvieron un carácter 
capitalista, los que fueron manejados como sociedades anónimas desde 
Santiago, incluso con incorporación de compañías extranjeras (Wigodski 
2010:5).  

Al pueblo Mapuche se les expropió o despojó aproximadamente el 
90 por ciento del territorio al Pueblo Mapuche, pero en ese 10 por ciento lo 
dejaron subsistir en lugares, donde quedó concentrado con sus tradiciones. 
Esta etapa de cien años de fuerte presión cultural y de chilenización de la 
Araucanía, condujo a un relativo éxito por el Estado chileno, porque las 
siguientes generaciones tendieron a identificarse con lo chileno (Walder, 
2008).  

Con la derrota del Pueblo Mapuche se inició la radicación de su 
población en reducciones. Dice Seguel (2007), “en el año 1881 el pueblo 
Mapuche contaba con un territorio que alcanzaba casi 11 millones de 
hectáreas […] Casi un siglo después, en 1973, los dominios eran de sólo 
500.000 hectáreas […] llegando a contar con 300.000 hectáreas, 
principalmente por el traspaso a particulares y empresas forestales” (Seguel 
2007:173). 

 El Estado se apropió de las tierras que por vía de asignaciones, 
ventas y subastas fue traspasada a los privados y colonos extranjeros. Entre 
1884 y 1929 el Estado otorgó 2918 Títulos de Merced, concebidos a una o 
más personas en representación de sus grupos familiares, sobre una 
extensión de unas 500.000 hectáreas de un total de 10 millones. En este 
dato se encuentra el origen del minifundio indígena (Lavanchy 1999).  

A partir de la década de los 30 se registró una constante y sistemática 
migración de la Araucanía, en primer lugar de los que se quedaron sin 
tierra después de la radicación (Ancan 1994:8). Junto a la carencia de tierra 
en las comunidades mapuches y las divisiones tuvieron también gran 
impacto los cambios en la economía regional las modernizaciones y 
reconversiones – del trigo a la ganadería – en los latifundios. Esto significó 
menos trabajo temporal en la región y una subsiguiente intensificación de 
la migración Mapuche (Haughney y Marimán 1993:4). Fueron en particular 
los jóvenes que se dirigieron a las ciudades en la esperanza de una mejor 
vida. Pero el bajo nivel de escolaridad, el alto grado de analfabetismo y 
además discriminación racial continua, según Cantoni, hizo que la gran 
mayoría se incorporara en los estratos de los más bajos ingresos y de menor 
estabilidad del empleo. Las mujeres casi siempre trabajaban como 



96 Rita Cancino 
 

empleadas domésticas; los hombres trabajaban sobre todo como panaderos, 
jardineros, obreros industriales, etc. (Cantoni 1978:258-259). 

Desde mediados de los años 60 el gobierno demócrata cristiano puso 
en marcha una reforma agraria moderada que inició un proceso limitado de 
expropiación de tierras y liquidación de latifundios. Con el Presidente 
Salvador Allende y con la Ley 17.729 se puso un freno al proceso de 
división de tierras mapuche y se estableció una expropiación como medio 
de devolución de territorio (Duquesnoy 2012:27). Esta situación cambió 
drásticamente en 1973 cuando el Gobierno Militar devolvió las tierras 
ocupadas a sus antiguos dueños. Según Duquesnoy es “probable que en 
este momento se registra un punto irreversible en las relaciones mapuche y 
Estado chileno” (Duquesnoy 2012:28).  

En 1979 el Decreto de Ley 2.568 y a pesar del rechazo público por 
parte del Pueblo Mapuche, se produjo la división y liquidación de las 
comunidades mapuches, legitimando la propiedad privada al interior de los 
Títulos de Merced entregados por el propio Estado entre 1883 y 1930 
después de la invasión del País Mapuche. Estos Títulos de Merced 
asignaban propiedad a los ocupantes individuales, fueran o no Mapuches 
(Palominos/ Meza-Lopehandía Glaesser/Curihuentro 2007). Con el proceso 
de la división y liquidación 2.000 comunidades fueron parceladas en unas 
72.000 hijuelas individuales; “... desapareciendo con ello no sólo la 
propiedad colectiva sino que el efecto más inmediato era la desintegración 
de la comunidad social y cultural tradicional, base de la identidad del 
pueblo mapuche...” (Rupailaf 2002:70).  

Con esto las tierras de los Mapuches fueron de repente cortadas y 
separadas en islotes dispersos. Los datos muestran que los Mapuches 
poseían, a comienzos de siglo, 50 hectáreas por familia y 6.1 hectáreas por 
persona, descendiendo al 20 por ciento de estos valores hacia los años 
sesenta. En 1966 el ingreso medio per cápita equivalía a 120 sacos de trigo, 
en 1981 a 84 sacos de trigo por familia lo que demuestra un proceso de 
empobrecimiento como consecuencia de la división de las tierras 
comunales y de la pérdida de parte de ellas. En 1981 el ingreso anual per 
cápita entre los Mapuches era de 209 USD (Sznajder 1994).  

La ley de las Tierras Indígenas provocó una fuerte reacción de 
protesta mapuche, creándose un movimiento social indigenista, apoyado 
por la Iglesia, que duró hasta 1983. Este movimiento mapuche fue basado 
en la protesta identitaria, la pugna por la autonomía y el reconocimiento 
como pueblo. La división de la tierra implicó que muchos Mapuches, al 
convertirse en poseedores de tierras, aunque fueron poco productivas, 
perdieron los subsidios de indigencia, tuvieron que pagar por la salud 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  97 
 

pública y empezaron a pagar contribuciones además de enfrentarse con el 
aparato legal del Estado chileno (Sznajder 1994; Duquesnoy 2012). 

 El Decreto de Ley 2.568 tuvo también por objetivo integrar a los 
Mapuches dentro de una misma Nación y un mismo Estado (Duquesnoy 
2012): 

• Promover el pleno acceso a la propiedad individual mediante la 
entrega de títulos de dominio a los Mapuches.  

• Lograr la plena integración de la raza mapuche a la nación 
chilena 

• Desarrollar una política agresiva para erradicar la marginalidad 
del Pueblo Mapuche 

Con la entrega de las propiedades privadas la intención fue que se 
produjera una selección natural, donde algunos Mapuches venderían sus 
tierras, otros comprarían, aumentando con esto sus propiedades; la entrada 
de empresas forestales; algunos mapuches abandonarían el campo y se 
descongestionaría el problema indígena. Los Mapuches podrían presentarse 
en la sociedad chilena sin ninguna traba para exigir sus derechos como 
cualquier otro ciudadano. Además, los militares preocupados por el 
movimiento mapuche de fines de los sesenta y comienzos de los setenta, 
querrían evitar cualquier tipo de conflicto étnico. Con esto se pretendió 
generar políticas tendientes a una pronta asimilación y planes y programas 
subsidiarios de por medio (Rupailaf 2002).  

Por otro lado, con la supresión del Instituto de Desarrollo Indígena, 
cuyas funciones fueron traspasadas al Departamento de Asuntos Indígenas 
(DASIN) del Instituto de Desarrollo Agropecuario (INDAP), se 
suprimieron también los programas especiales para los indígenas. Los 
Mapuches pasaban a ser ahora un ciudadano más, sin ninguna 
contemplación especial respecto de su diferencia étnica. En este sentido, 
con la Ley se perseguía acabar con la condición de indígena. El artículo 1º 
establecía que las hijuelas resultantes del proceso de división de 
comunidades, dejarán de ser tierras indígenas e indígenas sus habitantes. El 
Ministro de Agricultura de la época señalaba “...la nueva ley implica un 
nuevo enfoque: en Chile no hay indígenas, son todos chilenos...” (Diario 
Austral, Agosto 23 de 1978, citado en Rupailaf 2002). 

A partir de mediados del siglo XX, América Latina y el Caribe 
experimentaron el surgimiento de movimientos revolucionarios que 
propiciaron la igualdad económica y social de todos los ciudadanos. En 
este contexto, los Mapuches se reorganizaron para reclamar sus derechos 
ancestrales sobre la tierra (Wigodski 2010:5). A partir de 1990, los 
gobiernos intentaron evitar conflictos con los Mapuches, prometiéndoles la 
devolución de las tierras y el reconocimiento cultural. En 1993 se promulgó 



98 Rita Cancino 
 

la Ley No. 19.253 sobre Protección, Fomento y Desarrollo de los 
Indígenas, más conocido como la ‘Ley Indígena’. Esta ley fue bastante 
criticada por los Mapuches porque la política empleada benefició 
principalmente a las comunidades que utilizaban acciones violentas, 
mientras que las comunidades pacíficas tuvieron menos posibilidades para 
comprar tierras. Esta política resultó en lo contrario de lo buscado con un 
aumento de la violencia como método de reivindicación de las demandas 
(Wigodski 2010:9). 

 
III. CULTURA: LA LENGUA MAPUCHE 

La problemática de la identidad étnica y cultural de los pueblos 
originarios emergió con inusitada fuerza en América Latina, y en otros 
continentes en el contexto de los procesos de globalización y 
modernización que se aceleraron en las dos últimas décadas del siglo XX. 
Estos procesos conllevaron la expansión de paradigmas culturales, 
lingüísticos y organización de la producción material y de la vida de la 
única potencia globalmente hegemónica, los Estados Unidos. La 
globalización desató procesos de resistencia étnico-cultural, de los pueblos 
originarios que se sentían amenazados en su cultura, lengua, y formas de 
vida, en definitiva sus identidades colectivas. Los fundamentos de la 
identidad colectiva son a nuestro entender: la pertenencia a una historia, a 
una cultura y una lengua común, y en definitiva una tradición, que separa a 
un pueblo de otros pueblos (Smith 1991:20). Sin embargo, no todos estos 
componentes de esa historia y tradición son esencias inmutables. Ellos 
están sometidos a la dinamicidad de los procesos históricos, es decir al 
cambio. En el caso del Pueblo Mapuche, un eje fundamental de su 
identidad es su resistencia de siglos en contra, primero del despojo 
territorial hispano y seguidamente de la colonización interior del Estado 
Chileno que los relegó a espacios marginales. Por otra parte el desprecio 
étnico de gran parte de la población chilena, ha contribuido a fortalecer su 
identidad frente a una chilenidad oficial, excluyente y exclusiva. En el 
transcurso de las dos últimas décadas esta identidad colectiva se hecho 
fuerte y combatida en la generación joven Mapuche. En la generación 
mayor, la identidad étnica y cultural no se ha debilitado, pero los medios de 
lucha para obtener sus reivindicaciones históricas han continuado siendo el 
dialogo con los representantes del Estado chileno para lograr una solución 
pactada al viejo conflicto.  

En Chile, la única lengua y por tanto la lengua oficial es el español. 
La lengua oficial se utiliza en los documentos oficiales, en la Constitución 
u otros instrumentos legales de una nación y, por extensión, en sus 
territorios o áreas administrativas directas. Es el idioma de uso oficial en 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  99 
 

los actos del Gobierno o en los actos y servicios de la administración, en el 
Poder Judicial y en el sector privado de la economía. También puede ser, 
sin que exista obligación legal, la lengua de instrucción y enseñanza oficial 
en el sistema educacional público e incluso privado. En realidad la Ley 
Indígena Art.32 dice que: 

La Corporación, en las áreas de alta densidad indígena y en coordinación con los 
servicios u organismos del Estado que correspondan, desarrollará un sistema de 
educación intercultural bilingüe a fin de preparar a los educandos indígenas para 
desenvolverse en forma adecuada tanto en su sociedad de origen como en la 
sociedad global. Al efecto podrá financiar o convenir, con los Gobiernos 
Regionales, Municipalidades u organismos privados, programas permanentes o 
experimentales (CONADI 1993). 

Según la UNESCO, que declaró 2008 como el Año Internacional de 
las Lenguas, éstas son el vehículo de transmisión de los sistemas de valores 
y de las expresiones culturales, y constituyen un factor decisivo de los 
pueblos y de las personas (Cayuqueo 2009). Sin embargo, más de la mitad 
de las lenguas se encuentran en grave peligro de extinción. Las lenguas que 
más peligro corren pertenecen al grupo de lenguas de los pueblos 
originarios. Según el informe de la ONU (ONU, 2008), cerca del 90% de 
las lenguas de los originarios del mundo desaparecerán durante este siglo, y 
con ellas, la mayoría de los conocimientos que pertenecen a sus culturas 
milenarias. La gran mayoría de estas lenguas se encuentran en pocos países 
que son territorios monolingües. Entre los que entienden las lenguas no 
todos las hablan. En términos generales, en los jóvenes entre 10 y 18 años, 
solo un 10% reconoce hablar o entender la lengua de sus respectivos 
pueblos. Las proyecciones son que en una o dos generaciones más las 
lenguas vitales estarán en riesgo inminente y serán consideradas como 
lenguas en peligro (Cayuqueo 2009).  

En Chile, la lengua Mapuche se ubica en tres regiones del centro sur, 
la Región del Bio-Bio, la Araucanía y la Región de los Lagos. También la 
lengua se habla en Santiago de Chile principalmente en los sectores 
poblacionales marginales, donde hay una alta presencia de migrantes 
mapuches y además en la provincia de Neuquén en Argentina donde 
también viven Mapuches (Loncón 2002:3). Según investigaciones recientes 
el Mapudungún se encuentra en una fase de declive (Gundermann, 
Canihuan, Clavería y Faúndez 2011). Su número de hablantes disminuye 
dado que el uso del español se extiende hasta en los ámbitos tradicionales y 
la lengua no logra a adaptarse a las nuevas funciones comunicativas que 
supone vivir en las ciudades (Wittig 2009:2). El éxodo de las comunidades 
a las ciudades conllevó una disminución irreversible del uso del 
Mapudungún entre la población migrante. Esta posición se fundamenta en 



100 Rita Cancino 
 

la estrecha relación que existe entre la lengua y las pautas culturales 
tradicionales, y ha quedado cristalizado en la conocida fórmula ‘hablar en 
mapuche es vivir en mapuche’ (Salas 1987). Según Salas los Mapuches 
dejarían de ser “socioculturalmente mapuches” ya que en la ciudad se 
castellanizan y asumen la manera de vivir que los asimilan al resto de la 
población chilena. (Salas 1987). Por el concepto de castellanización se 
entiende al proceso político de expansión lingüística del castellano en 
países o regiones donde se hablan históricamente otras lenguas y de 
desplazamiento y la sustitución lingüística de dichas lenguas y la 
asimilación lingüística de su población.  

El Mapudungún es hablado en espacios familiares y sólo en algunos 
hogares y comunidades mapuches, en cambio el castellano está presente en 
todos los lugares y cumple todas las funcionas (domésticas, públicas, 
académicas, religiosas, etc.) (Loncón 2002). La lengua mapuche no goza 
del estatus y prestigio social que tiene el castellano. Además, la lengua 
mapuche es lengua oral mientras que la mayoría de los Mapuches están 
alfabetizados en castellano y para escribir se recurre al castellano, la lengua 
dominante. También está teniendo lugar una aculturalización ya que el 
castellano penetra en la estructura interna del Mapundungún dando lugar a 
muchos préstamos lingüísticos innecesario. (Loncón 2002). 

Otro peligro con que se enfrenta la lengua mapuche es el 
desplazamiento y la sustitución al Mapudungún por el castellano lo que se 
observa a nivel generacional. (Loncón 2002). En las distintas generaciones 
de Mapuches hay entre los abuelos personas bilingües Mapudungún-
castellano. Muchos padres son bilingües pasivos de Mapudungún lo que 
significa que entienden la lengua pero no la producen y los niños son 
monolingües de castellano. En las nuevas generaciones se observa un 
acelerado desplazamiento y sustitución lingüística del Mapudungún por el 
castellano, la mayoría de los niños que nacen hoy se socializan y reciben el 
castellano como lengua materna. Hay una pérdida de lealtad lingüística de 
los hablantes de su lengua materna. También hay hablantes que abandonan 
el uso de su lengua materna por considerarla poco útil, porque es lengua del 
pasado. Otros la abandonan porque sienten vergüenza étnica ya que esto de 
hablar Mapudungún en la sociedad chilena actual es objeto de 
discriminación debido a la falta de reconocimiento de las lenguas y culturas 
indígenas y por la policía lingüística de monolingüismo de Chile (Loncón 
2002:3-5). No obstante a esta situación y por ser la expresión de la 
identidad del Pueblo Mapuche, el vehículo de la cultura tradicional, se 
demanda su uso en la educación y en la sociedad mapuche. La lengua vive 
en las familias más tradicionales y sus hablantes cohesionados en nuevos 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  101 
 

espacios culturales demandan su uso como lengua moderna y funcional 
(Loncón 2002:3-5).  

Durante los últimos años, en muchos otros países en Latinoamérica 
las lenguas originarias han sido reconocidas como lenguas oficiales. En 
Bolivia, por ejemplo, las lenguas Aymará, Quechua y Guaraní han sido 
reconocidas como lenguas oficiales junto con el español. Además, más de 
36 lenguas originarias han sido reconocidas. Bolivia reconoce ser un país 
multicultural, plurinacional, multiétnico y pluri-lingüístico y la política 
lingüística ha sido utilizada por el Presidente Evo Morales como 
instrumento en la construcción del nuevo Estado boliviano (Cancino 2009). 
En Chile no existe hasta ahora un reconocimiento de sus pueblos 
originarios aunque Chile ha firmado la Declaración Universal de la Unesco 
sobre la Diversidad Cultural, la cual promueve los derechos lingüísticos de 
las minorías instando a los Estados a trabajar en favor de ello. Por este 
motivo, el Gobierno chileno ha sido objeto de fuerte crítica por parte de la 
ONU en particular por su discriminación frente a los Mapuches (Liberona 
2009). Rodolfo Stavenhagen, el Relator de Naciones Unidas para los 
Derechos Humanos y Libertados Fundamentales de los indígenas, publicó 
en 2004 un informe después de un viaje que hizo por Chile. Este informe 
concluyó que, a pesar de que la Ley Indígena había entrado en vigor, 
todavía existía discriminación hacía los indígenas en Chile (García-Lozano, 
2005). 

El 21 de febrero de 2012 se celebró el Día Internacional de la 
Lengua, día anual proclamado por la Unesco y los 188 estados miembros 
de las Naciones Unidas, entre ellas Chile. Unida a la Declaración Universal 
de Unesco sobre la diversidad cultural, esta iniciativa es un instrumento de 
promoción de los derechos lingüísticos culturales de las minorías y de los 
pueblos indígenas. Chile como Estado miembro de las Naciones Unidas ha 
firmado ambas declaraciones. Esto implica que Chile debería facilitar los 
mecanismos para que éstas se conviertan en acciones concretas (Loncón 
2012). En 2012 los Mapuches se aprovecharon del día para pedir la 
oficialización de su lengua en la Araucanía chilena y su integración plena 
en la administración pública educacional y a los medios de difusión. El 
pedido se hizo en carta dirigida a las autoridades de la región de la 
Araucanía y a través de reclamo directo a la municipalidad de Temuco, 
capital del territorio Arauco, donde también tuvo lugar la primera 
movilización social por el Mapuzugún (Clarin 2012). Los manifestantes 
también exigieron la modificación de los nombres de plazas y avenidas que 
ofenden la memoria histórica de los pueblos originarios. En el convocatorio 
para la movilización se enfatiza lo siguiente: 



102 Rita Cancino 
 

Es necesario que se genere la oficialización de la lengua en la región para 
protegerla, promoverla y revitalizarla. Al oficializar la lengua esta se deberá 
promover en los medios de comunicación, servicios y espacios públicos y en 
todos los niveles institucionales del Estado. Así mismo es necesario que cambien 
las políticas de presupuestos destinados al Mapuzugún, ya que nuestra lengua 
debe gozar del mismo estatus y recursos que el castellano e inglés. Es 
responsabilidad del gobierno escuchar y acoger las demandas de la sociedad 
civil y responder a la realidad local y nacional de sus habitantes (Clarín 2012). 

IV. ‘AUTONOMÍA’: LOS CONFLICTOS ENTRE LOS MAPUCHES Y  
          EL ESTADO CHILENO. 

En la actualidad muchas de las demandas de los Mapuches tienen sus 
raíces en las pérdidas que han sufrido históricamente y en particular en la 
pérdida de sus tierras y con ello también su autonomía. Las principales 
demandas y aspiraciones de los Mapuches son las siguientes: 1º. 
Reconocimiento constitucional de los pueblos indígenas; 2º. Devolución de 
tierras ancestrales; 3º. La protección de las tierras indígenas y derechos de 
agua; 4º. La no aplicación de la Ley Antiterrorista; 5º. Creación de un 
Ministerio y/o Subsecretaría Indígena; 6º. Restructuración de la 
Corporación Nacional de Desarrollo Indígena (CONADI); 7º. Creación de 
un Comité de Estudios Ambientales Estratégico; 8º. Creación de un 
Parlamento Mapuche, con autonomía y autoridad para determinar sobre los 
asuntos de su pueblo y territorio; 9º. Entrega de cupos mapuches en el 
parlamento chileno; 10º. Amnistía a los presos políticos mapuches; 11º. 
Compensación o indemnización del Estado chileno al Pueblo Mapuche. 
12º. El reconocimiento la medicina ancestral; 13º. Modificar las mallas 
curriculares del Ministerio de Educación con respecto a la historia de Chile 
(Wigodski 2010:10-11). 

Historicamente, con la independencia de España y la nueva 
República, Chile necesitaba demostrar que constituía una entidad distinta a 
la española y con esto surgió también la necesidad de integrar a los 
Mapuches (Bengoa 1990:12-15). Más tarde, con la derrota de la 
“Pacificación de la Araucanía” los Mapuches se vieron obligados a 
transformarse en pequeños agricultores, campesinos minifundistas pobres y 
marginales, carentes de cualquier tipo de autonomía política. Eso fue una 
situación contrastante con los tiempos pre-reduccionales, cuando el pueblo 
Mapuche era económicamente rico, políticamente libre y territorialmente 
compacto (Lanchy 1999:15).  

En el presente y durante los últimos 15 años varios acontecimientos 
se han hecho públicos con respecto a la lucha de los Mapuches por sus 
reivindicaciones en particular por sus tierras ancestrales. Los Mapuches 
reclaman autonomía, pero solamente autonomía en lo que consideren sus 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  103 
 

territorios históricos de manera que la demanda de autonomía de alguna 
manera se basa en la reivindicación de sus tierras. Estas tierras ancestrales 
contienen una increíble riqueza debido a aguas y bosques, pero los dueños 
actuales son sobre todo las empresas multinacionales, p.ej. compañías 
forestales, con el permiso del Estado chileno. Además estas empresas han 
conseguido libre franquicia para la explotación así como subvenciones para 
monocultivo forestal (pino y eucalipto). Este monocultivo afecta de manera 
grave a la vida de los Mapuches ya que provoca la falta de agua por el 
consumo grande de agua de estos árboles. Las ganancias para las empresas 
multinacionales y el Estado son enormes. Sin embargo, para los Mapuches 
que viven allá, las consecuencias nefastas de estas prácticas son varias: 
contaminación, agotamiento de las capas acuíferas, alteración de 
ecosistemas, inexistencia de creación de empleos, reducción de territorio, 
emigración, etc. (Duquesnoy 2012).  

Durante los últimos años algunos grupos de Mapuches han optado 
por la vía violenta para luchar por sus demandas. Esto se ha traducido en 
tomas de tierras, quema de plantaciones e inmuebles, cortes de tránsito e 
incluso ataques a personas. En 1997 con posterioridad de la Ley Indígena 
de 1993, el proyecto de la Central de Hidroeléctrica Ralco se convirtió en 
un detonante importante de conflictos entre las comunidades mapuches del 
sector y ENDESA, la empresa española promotora del proyecto (Cuadro, 
2009). El 1 de diciembre de 1997 fueron quemados tres camiones cargados 
con madera que salían en litigio entre Forestal Arauco y las comunidades 
Mapuches de la localidad de Lumaco, en la Novena Región, marcando con 
ello el inicio de una serie de actos de protesta de carácter violento realizado 
por algunos comuneros Mapuches en esa región. Este hecho fue 
considerado como la primera acción violenta y deliberada de una 
comunidad. El Gobierno de Chile solicitó a la Corte de Apelaciones local 
un requerimiento por infracción a la Ley de Seguridad del Estado 
(Wigodski 2010:8). 

 Como respuesta a este problema, el Gobierno del Presidente Ricardo 
Lagos (2000-2005) optó en su momento por una política indígena de 
“entrega de tierras a cambios de paz social” (Hernández, 2012). Esta 
política consistía en entregar tierras a través de la compra directa a 
comunidades que habían utilizado la violencia como un mecanismo para 
alcanzar sus fines. Hay que destacar que de un total de 2.900 comunidades, 
sólo 27 tienen demandas territoriales, es decir, un 0,9 por ciento 
(Hernández 2012). 

Utilizando el dinero del Fondo de Tierras y Aguas y basándose en la 
Ley Indígena se compraron tierras en forma directa a privados legalmente 
propietarios, para entregárselas a las comunidades en conflicto. Sin 



104 Rita Cancino 
 

embargo, esta política generó incentivos incorrectos pues las tierras fueron 
entregadas principalmente a las comunidades que utilizaban acciones 
violentas, versus las comunidades pacíficas que vieron disminuidas sus 
posibilidades de acceder a los fondos para comprar tierras. El resultado de 
esa política fue todo lo contrario de lo buscado, pues aumentó la violencia 
como método de reivindicación de las demandas, y el problema central no 
se solucionó (Wigodski 2010:9). Ante tal escenario, el Gobierno reconoció 
el error y cambió de estrategia, pero ya se había generado un sentimiento 
de frustración en la mayoría de las comunidades pacíficas. La política 
oficial durante los cuatro gobiernos de la Concertación respondió a un 
esquema ideológico muy paternalista de definición de las políticas sociales, 
donde se privilegió una visión ruralizante, basada en la entrega de tierras, 
pese a que el 70 por ciento de ellos vivían en las ciudades (Hernández 
2012). 

A partir del año 2000, la tensión aumentó y se produjeron víctimas 
fatales producto de las escaramuzas entre comuneros y Carabineros. El año 
2002 falleció el joven comunero mapuche Alex Lemún Saavedra, seguido 
de otros dos jóvenes comuneros, Matías Catrileo Quezada y Mendoza 
Collío, los años 2008 y 2009, respectivamente, a causa de enfrentamientos 
armados con Carabineros. Los últimos atentados a la propiedad y a 
personas se han suscitado con cada vez mayor habitualidad. Por ejemplo: el 
17 de agosto de 2008, encapuchados armados, obligaron a los habitantes 
del fundo Santa Rosa, en la IX Región, de propiedad del agricultor Jorge 
Luchsinger, a salir de su vivienda para luego quemar todo lo que había en 
el lugar; el 16 de octubre de 2008, se produjo una emboscada al Fiscal 
Mario Elgueta; el 12 de abril de 2009, un violento ataque incendiario afectó 
a dos casas de veraneo, ubicadas en el sector de Ranquilhue, comuna de 
Tirúa; el 19 de julio de 2009, ocho sujetos armados y encapuchados 
incendiaron un vehículo de carga en el establecimiento de la Hostería San 
Carlos, en Collipulli; el 28 de julio de 2009 fue apedreado y rayada una 
máquina de la empresa Tur Bus en La Araucanía. Otro caso fue la huelga 
de hambre de 34 comuneros mapuches en julio de 2010 (Wigodski 2010:9).  

En recintos penitenciarios de Concepción, Angol, Temuco, Valdivia 
y Lebu, los presos mapuches se negaron a recibir cualquier tipo de 
alimentación y amenazaron con no deponer la huelga mientras no se 
solucionen sus exigencias, que fundamentalmente eran: 1. No a la 
aplicación de la Ley Nº 18.314, sobre conductas terroristas, a las causas del 
conflicto territorial 2. Libertad a todos los presos políticos mapuche; 3. 
Participación de los voceros de los comuneros huelguistas en una mesa de 
diálogo conformada con representantes del Gobierno. Luego de 82 días sin 
recibir alimentos, los comuneros mapuches de los centros penales de 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  105 
 

Concepción, Lebu y Temuco decidieron deponer su huelga frente al 
anuncio del Gobierno de retirar todas las querellas criminales por Ley 
Antiterrorista, interpuestas en los Tribunales de Justicia (Wigodski 2010:9). 
La Ley Antiterrorista fue instaurada durante el régimen del general 
Augusto Pinochet y aunque ha conservado sus aspectos más importantes, 
ha sido modificada en varias ocasiones.  

 

V. DISCUSIÓN DEL PROBLEMA 

El conflicto mapuche o cuestión mapuche es el nombre que se le ha 
dado desde el retorno de la democracia en 1990 a una serie de conflictos 
entre el Estado chileno y las comunidades y organizaciones mapuches. 
Muchos años después del primer atentado en que dio inicio al último 
conflicto entre los denominados ‘conflictos mapuche’, la comunidad 
mapuche no muestra intenciones de terminar con los enfrentamientos; es 
más, demostraron que están dispuestas a llevar las presiones al límite para 
alcanzar sus objetivos.  

Para el Estado chileno la situación ya lleva varios años siendo 
problemática ya que los conflictos con los Mapuches no solamente son 
conflictos con un grupo étnico reducido. Sin embargo, también han vuelto a 
ser conflictos que se extienden al resto del país y fuera del país por los 
muchos componentes de estos conflictos. Un ejemplo es la aplicación de la 
Ley no. 18.314 sobre conductas terroristas que fue adoptada bajo Pinochet 
en 1984, diseñada para sancionar ‘los delitos que busquen infundir temor 
en la población’, que hoy continúa aplicándose a mapuches, anarquistas y 
ex-prisioneros políticos. Al ser una ley que atenta contra la garantía 
constitucional del debido proceso, sólo debería ser aplicada exclusivamente 
a hechos que efectivamente revistan el carácter de delitos terroristas y no 
ser utilizado en caso de protestas. En la práctica lo que ha ocurrido es que 
esta ley ha sido utilizada en ciertos actos de protesta o demanda social de 
algunos miembros del Pueblo Mapuche, quienes han sido considerados 
como terroristas, tanto por el Gobierno como por los organismos que 
aplican la justicia (Seguel 2008). Esta situación ha sido concebida no solo 
por los Mapuches sino también por algunos sectores de la comunidad 
nacional como una especie de “Política de criminalización del Estado de 
todas las acciones mapuches” (Seguel 2008).  

El problema de la Ley Antiterrorista ha sido presentado al Estado 
chileno por diversos órganos de las Naciones Unidas, como el Comité de 
Derechos Humanos, El Consejo de Derechos Humanos, El Comité contra 
la Tortura y muchas otras instancias, solicitando de este modo la revisión 
de la aplicación de esta legislación especial y reformarla para evitar la 



106 Rita Cancino 
 

arbitrariedad del actuar judicial. El Consejo de Derechos Humanos de 
Naciones Unidas emitió un informe el 18 de mayo de 2007 en el que señaló 
que la definición de terrorismo en la ley chilena “podría resultar demasiado 
amplia y ha permitido que miembros de la comunidad hayan sido acusado 
de terrorismo por actos de protesta o demanda social”. El informe agregó 
que la aplicación de esta ley se presta a abitrariedades y discriminaciones, 
ya que en Chile “se ha aplicado mayoritariamente para la persecución penal 
de Mapuches” (Zibechi 2010).  

No solamente en el contexto judicial, pero también en el contexto 
económico el Estado chileno siente las implicaciones del conflicto con el 
Pueblo Mapuche. Una zona sin paz social duradera, con conflictos sin 
resolver y con altos índices de pobreza no es propicia para hacer negocios 
con capacidad de proyección y certeza de retorno, sino más bien tiende a 
desincentivar la inversión. Como un ejemplo la publicación Business 
Monitor Internacional (2009) analizó en el documento “Chile Business 
Forecast Report 2010” el ambiente para hacer negocios en Chile, 
destacando el conflicto mapuche como una fuente de inestabilidad social 
que afecta de manera negativa las posibilidades para hacer inversiones en 
Chile. Por lo tanto, la industria forestal y algunos particulares no serían los 
únicos afectados (Wigodski 2010:18). 

Algunas soluciones de los problemas demostrados podrían ser la 
eliminación de la jurisdicción de los Tribunales Militares en caso de civiles 
que no deberían justificarse en un Estado democrático de Derecho. Con 
respecto a la situación de inversiones se podría ofrecer una integración 
económica laboral con subsidios a favor de las empresas del sector para 
fomentar la contratación y capacitación de la mano de obra mapuche. 
También se podría invertir el dinero del Estado en la zona por ejemplo 
mediante la protección de la ciudadanía, caminos rurales, regadío, 
viviendas, centros comunitarios, hospitales, etc.  

Los Mapuches es un pueblo con una fuerte identidad cultural y con 
memoria histórica. Sin embargo, desde el punto de vista societal, 
organizacional y político no son un pueblo unificado en sus diversas 
generaciones y segmentos. Son un conjunto de comunidades, que a veces 
son muy distintas entre sí. Podrá haber una unidad cultural, pero no política 
(Hall y Jefferson 1983). Existe una diferencia considerable entre los 
Mapuches más arraigados a las formas tradicionales de organización y los 
de las ciudades. Las organizaciones políticas que reivindican la lucha 
mapuche albergan una tendencia más reformista lo que no encuentra tanto 
apoyo en la gente de las comunidades. Ellos piensan que la negociación es 
una herramienta inútil y que la única lucha que ha comportado mejores 
sociales es la que se ejerce desde las bases. Cada comunidad toma 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  107 
 

decisiones propias y hay diferencia entre las reacciones de las diferentes 
generaciones de Mapuches. Donde dominan los mayores hay posibilidades 
de negociaciones. En otras comunidades donde hay muchos jóvenes habría 
resistencia ya que ellos no quieren negociar (Hall y Jefferson 1983).  

Los Mapuches están luchando por una reconstrucción de su 
cosmovisión, cultura, tradiciones y creencias religiosas. Entre estos 
elementos importantes se encuentra la recuperación del Mapudungún, la 
lengua mapuche. En algunas comunidades se están creando escuelas de 
base donde se educa a los niños mapuche con cultura y valores 
tradicionales. Estas escuelas dependen de la autogestión y de apoyos 
solidarios por organizaciones no gubernamentales. También es importante 
las danzas, música, deporte y festividades tradicionalmente mapuche. Con 
respecto a la música los jóvenes mapuches utilizan el Hip Hop y el Punk 
como vías de expresión y se encuentran videos en YouTube con música 
mapuche joven (Colectivo, 2010).  

Con respecto a la lengua esta tiene todavía gran vitalidad en la zona 
rural, mientras que en la ciudad ha sido relegada a un segundo plano. Sin 
embargo, parecen ser sobre todo los Mapuches residentes en las ciudades 
que se preocupan por la supervivencia de su lengua. Actualmente se está 
tomando iniciativas para realizar una revitalizacíon de la lengua mapuche. 
Se toman iniciativas de cursos del Mapudungún también por internet, se 
publican libros sobre la lengua y en la lengua. Aun cuando el número de 
hablantes de Mapudungún ha disminuido a través del tiempo, el proceso de 
reetnificación actual tiende a revitalizar la lengua no sólo en los propios 
espacios rurales mapuche, sino también en las ciudades, especialmente en 
Santiago y Temuco. Además, aumenta el número de personas e 
instituciones nacionales y extranjeras en torno a una mejor valoración de la 
lengua y literatura mapuche, incluyendo estudios teóricos, o bien, alguna 
simple curiosidad en la indagación de los significados de topónimos y 
antropónimos con raíces mapuche, entre otras motivaciones (Catrileo 
2005).  

 

VI. CONCLUSIONES 

Los factores que han hecho que el conflicto mapuche perdure hasta 
el día de hoy son varios. Entre ellos fue el proceso de asimilación de los 
Mapuches con derechos y obligaciones de sumisión a un Estado que 
provocó una pérdida de autonomía político-territorial y la marginación de 
su cultura, religión e idioma en la formación de la identidad nacional. Se 
trata además del proceso de colonización agrícola y las demandas de los 
Mapuches por la reivindicación de sus tierras ancestrales. Otro motivo es el 



108 Rita Cancino 
 

empobrecimiento progresivo de los Mapuches por las expropiaciones de su 
tierra, que era su principal fundamento de existencia. También la 
fragmentación y dispersión de las comunidades es un gran problema para 
los Mapuches con la creciente migración desde lo rural hacia las zonas 
periféricas urbanas sobre todo por el tema del trabajo. En último lugar se 
han perdido espacios para manifestaciones culturales y de identidad 
Mapuche, pero han surgido otros espacios, como por ejemplo las 
Academias de Lengua Mapuche/Mapudungun, etc. También el internet 
ayuda con cursos de Mapudungún y representa al mismo tiempo un medio 
para los jóvenes donde pueden exponer sus versiones de la música 
mapuche. 

Algunos grupos de Mapuches han optado por violencia en la lucha 
por sus demandas. Esto se ha traducido en tomas de tierras, quema de 
plantaciones e inmuebles, cortes de tránsito e incluso ataques a personas. 
Los diferentes Gobiernos han respondido de manera diferente a las 
demandas ya que por ejemplo el Gobierno del Presidente Ricardo Lagos 
(2000-2005) optó por una política indígena injusta que consistía en entregar 
tierras a través de la compra directa a comunidades que habían utilizado la 
violencia como un mecanismo para alcanzar sus fines. En cambio, el 
Presidente Piñera ha utilizado la fuerza en la Araucanía mediante el 
Ejército, pero también ha ofrecido soluciones en forma de pequeñas 
concesiones a los Mapuches.  

El modelo neoliberal y la globalización ha empujado a amplias 
sectores no mapuches a experimentar formas de vida y de exclusión 
similares a las que sufren los Mapuches de manera que los ha convertido en 
sus aliados potenciales, en particular los jóvenes de las ciudades que sufren 
de la pobreza, la represión y las políticas sociales discriminadores. Existe 
una débil posibilidad de que los Mapuches pudieran juntarse con estos 
grupos, en particular los jóvenes Mapuches en las grandes ciudades.  

La opción de resistencia mapuche a través de acciones armadas no 
han suscitado un amplio apoyo dentro del Pueblo Mapuche, que al igual 
que otros pueblos originarios en países vecinos, como por ejemplo los 
Aymaras y Quechuas han logrado en gran parte satisfacción a sus 
demandas por la vía política, es decir la negociación dentro de la 
institucionalidad parlamentaria. En el caso chileno, la situación es muy 
distinta, porque los detentadores del Estado nacional chileno, simplemente 
no ha escuchado las demandas del Pueblo Mapuches, sobre todo aquellas 
que refieren a un cierto grado de autonomía territorial y a la dignificación 
de su lengua y cultura. La radicalización de los jóvenes mapuches se debe 
principalmente a la intransigencia de las autoridades del Estado chileno que 
hasta ahora (2012) no se han mostrado receptivos a sus demandas. La 



              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  109 
 

lucha, el combate por las reivindicaciones mapuches, no culminará en el 
corto plazo histórico, sino en el mediano o largo plazo. Sólo por medio de 
un proceso de articulación de movimiento mapuche junto con movimientos 
sociales de los pobres del campo y de la ciudad, la causa mapuche puede 
obtener fuerza y presión frente al Estado Nacional.  
 

NOTAS 
1 También en Argentina viven Mapuches (unos 300.000), sobre todo en la provincia de 
Neuquén, en las provincias de la Patagonia, la provincia de Buenos Aires, la ciudad del 
mismo nombre y otros conglomerados urbanos del país. Básicamente tienen los mismos 
reclamos que los Mapuches chilenos (CEPAL 2003).  
 

Referencias 

Ancán, José (1994), “Los urbanos: un nuevo sector dentro de la sociedad mapuche 
contemporánea”, Pentukún 1.  

Aylwin, José O. (2000), “Los conflictos en el territorio mapuche: Antecedentes y 
perspectivas”, Revista Perspectivas 3(2), Universidad de Chile. 
http://rehue.home.xs4all.nl/art/ayl3.html, (consultado 05-04-2012). 

Aylwin, José (2003), “Los derechos de los pueblos indígenas en Chile. Informe del 
Programa de Derechos Indígenas”. Instituto de Estudios Indígenas. LOM 
Ediciones, Santiago de Chile. 

Bengoa, José (1990), “Breve Historia de la Legislación Indígena en Chile”. Comisión 
Especial de Pueblos Indígenas. Santiago. 

Cancino, Rita (2009), Lengua e identidad: La política lingüística: Herramienta 
importante en la creación de la identidad y la nación de Bolivia. 53° ICA 
Congreso Internacional de Americanistas. Los pueblos americanos: Cambios y 
continuidades: La construcción de lo propio en un mundo globalizado. México. 
Universidad Iberoamericana. 

Carrasco, Morrita e IWGIA (2001), Mapuche: Et indiansk folk i Argentina og Chile: 
Hvem er de indfødte folk? København. 

Catrileo, María (2005), “Revitalización de la lengua mapuche en Chile”, Documentos 
Lingüísticos y Literarios 28:10-17.  
www.humanidades.uach.cl/documentos_linguisticos/document.php?id=86 

Cayuqueo, Pedro (2009), “La batalla por la lengua”, Punto Final 679. 
http://www.puntofinal.cl/679/indigenas.php (consultado 01-04-2012). 

CEPAL (2003), “Autonomía o ciudadanía incompleta: el pueblo mapuche en Chile y 
Argentina”. Ed. Isabel Hernández. Serie Población y desarrollo. CEPAL, 
Naciones Unidas. Santiago de Chile. 

Clarín (El Clarín de Chile) (2012), Exigirán el cambio de nombre de español a 
mapuzugún en calles y plazas de Temuco. 
http://www.mapuche.info/print.php?pagina=3012 (consultado 03-04-2012). 

http://rehue.home.xs4all.nl/art/ayl3.html
http://www.puntofinal.cl/679/indigenas.php
http://www.mapuche.info/print.php?pagina=3012


110 Rita Cancino 
 

CONADI (Corporación Nacional de Desarrollo Indígena), Ministerio de Planificación. 
Gobierno de Chile (1993), La Ley Indígena No. 19.253 establece normas sobre 
protección, fomento y desarrollo de los Indígenas. 
http://www.vocesdelatierra.com/ley-indigena-19.253.pdf 

_____. http://www.conadi.gob.cl 
Course, Magnus (2011), Becoming Mapuche: Person and Ritual in Indigenous Chile. 

Chicago y Springfield: University of Illinois Press. 
De la Cuadra, Fernando Marcelo (2001), “Conflicto Mapuche: génesis, actores y 

perspectivas”, El Observatorio Social de América Latina (OSAL), CLACSO, 
Argentina. http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal5/sur.pdf 
(consultado 28-03-2012). 

Duquesnoy, Michel (2012), “La tragedia de la utopía de los Mapuches de Chile: 
reivindicaciones territoriales en los tiempos del neoliberalismo aplicado”, 
Revista Paz y Conflictos 5, 20-43.  

García-Lozano, Soledad Torrecuadrada (2005), La situación jurídica internacional de 
los pueblos indígenas, publicado originalmente en: V del Curso de Derechos 
Humanos de Donostia-San Sebastián, Servicio editorial de la UPV/EHU, Bilbao. 
http://www.iidh.ed.cr/comunidades/diversidades/docs/div_enlinea/Situacion%20
juridica/Situacion%20juridica.pdf (consultado 01-04-2012). 

Gundermann, Hans; Canihuan, Jaqueline; Clavería, Alejandro y Faúndez, César (2011), 
“El mapuzugún, una lengua en retroceso”, Atenea 503. 
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-
04622011000100006&script=sci_arttext (consultado 07-04-2012). 

Hall, Stuart y Jefferson, Tony (1983), Resistance through Rituals: Youth Subcultures in 
Postwar Britain. Hutchinson: London. 

Haughney, Diane (2006), Neoliberal Economics, Democratic Transition and Mapuche 
Demands for Rights in Chile. Gainesville: United Press of Florida. 

Hernandez, Claudia R (2012), Asia pacífica: La nueva ruta de la prosperidad. La 
Revista Perspectiva 26. 
http://www.revistaperspectiva.com/detalle.php?Revista=29&Articulo=30351 
(consultado 03-04-2012). 

Indigeneous Peoples of The Southern Cone (2011), Memphis: Books LLC, Wikiseries. 
www.booksllc.net (consultado 03-04-2012). 

Lenguas de Chile (2011), Memphis: Books LLC, Wikiseries. www.booksllc.net 
(consultado 03-04-2012). 

Lavanchy, Javier (1999), “Conflicto y propuestas de autonomía Mapuche”. Proyecto de 
Documentación Ñuke Mapu. http://www.soc.uu.se/mapuche (consultado 03-04-
2012). 

Letelier, Julio Díaz (2013), “El primer siglo de resistencia armada mapuche contra la 
invasión española”. Editor Reynario Ruiz Lavarado, Santiago de Chile. 

Liberona, Nanette (2009), “La ONU revela crítica situación de los DDHH en Chile”, 
Rebelión 17 de septiembre. http://www.rebelion.org/noticia.php?id=93232 
(consultado 03-04-2012). 

http://www.vocesdelatierra.com/ley-indigena-19.253.pdf
http://www.conadi.gob.cl/
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal5/sur.pdf
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-04622011000100006&script=sci_arttext
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-04622011000100006&script=sci_arttext
http://www.revistaperspectiva.com/detalle.php?Revista=29&Articulo=30351


              Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011                  111 
 

Loncón, Elisa A. (2012), Mapundungún: Voz de la tierra. ISEES (Inclusión Social e 
Equidad en la Educación Superior) 1-3, 
http://www.isees.org/index.php?option=com_content&view=article&id=412:ma
pudungun-voz-de-la-tierra&catid=1:cn&Itemid=17 (consultado 28-03-2012). 

Matus, Alejandra (2009), “Post etiquetados como ‘conflicto mapuche’: Intifada 
Mapuche”, en Apuntes Políticos desde Chile. 
http://blogsdelagente.com/politicachilena/tag/conflicto-mapuche/ (consultado 02-
04-2012). 

ONU (2008), “Los derechos de los pueblos indígenas explicados para todas y para 
todos”. Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia (UNICEF), agosto. 
Argentina. 

Painemal, Carlos Contreras (2002), “Los parlamentos”. Actas del Primer Congreso de 
Historia Mapuche, Working Paper Series 28. Siegen: Ñuke Mapuförlaget. 

Palominos, Karina González; Meza-Lopehandía Glaesser, Matías, y Curihuentro, Rubén 
Sánchez (2007), “Política de tierras y derechos territoriales de los pueblos 
indígenas en Chile: El caso de las comunidades ‘Carimán Sánchez y Gonzalo 
Marín’ y comunidad ‘Manuel Contreras’: Paradigmas de la negación estatal de la 
territorialidad mapuche”. Documento de Trabajo 6. Temuco. Disponible en 
http://www.observatorio.cl/sites/default/files/biblioteca/politicas-de-tierras-
publicas-y-derechos_territoriales.pdf (consultado 08-08-2012). 

Ray, Leslie (2007) “Language of the land: The Mapuche en Argentina and Chile”. 
International WorkGroup for Indigenous Affairs, Copenhagen, document 119. 

Richards, Patricia (2010) “De indios y terroristas: Como el estado y las elites locales 
construyen el sujeto Mapuche en Chile”. Traducción (con algunas 
modificaciones) del artículo “Of Indians and Terrorists: How the State and Local 
Elites Construct the Mapuche in Neoliberal Multicultural Chile”, Journal of 
Latin American Studies 42:59–90. 
http://observatorio.cl.pampa.avnam.net/sites/default/files/biblioteca/traduccion_f
inal_patricia_richards_multiculturalismo_neoliberal_y_elites_locales.pdf 
(consultado 08-04-2012). 

Rupailaf, Raúl (2002) “Las organizaciones mapuches y las políticas indigenistas del 
Estado chileno (1970-2000)”, Revista de la Academia 7:59-103. Santiago: Editor 
Universidad de Academia de Humanismo Cristiano. 

Salas, Adalberto (1987), “Hablar en mapuche es vivir en mapuche: Especificida de la 
relación lengua/cultura”, Revista de lingüística teóríca y aplicada 25:25-37. 
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=16301 (consultado 10-09-2012). 

Seguel, Alfredo (2007), “Invación forestal y Etnocidio Mapuche”, en Actas del Primer 
Congreso Internacional de Historia mapuche. Working Paper Series 28, Nuke 
Mapuförlaget: Ebook producción.  

Seguel, Eduardo Mella (2008), “Criminalización de la protesta mapuche: Antecedentes 
históricos y sociales”, Reflexión 36, Santiago: ediciones CINTRAS. 
http://www.cintras.org/textos/reflexion/r36/criminalizaciondelaprotestamapuche.
pdf (consultado 04-04-2012). 

Smith, Anthony (1991), National Identity. London: Penguin Books. 

http://www.isees.org/index.php?option=com_content&view=article&id=412:mapudungun-voz-de-la-tierra&catid=1:cn&Itemid=17
http://www.isees.org/index.php?option=com_content&view=article&id=412:mapudungun-voz-de-la-tierra&catid=1:cn&Itemid=17
http://www.observatorio.cl/sites/default/files/biblioteca/politicas-de-tierras-publicas-y-derechos_territoriales.pdf
http://www.observatorio.cl/sites/default/files/biblioteca/politicas-de-tierras-publicas-y-derechos_territoriales.pdf
http://observatorio.cl.pampa.avnam.net/sites/default/files/biblioteca/traduccion_final_patricia_richards_multiculturalismo_neoliberal_y_elites_locales.pdf
http://observatorio.cl.pampa.avnam.net/sites/default/files/biblioteca/traduccion_final_patricia_richards_multiculturalismo_neoliberal_y_elites_locales.pdf
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=16301
http://www.cintras.org/textos/reflexion/r36/criminalizaciondelaprotestamapuche.pdf
http://www.cintras.org/textos/reflexion/r36/criminalizaciondelaprotestamapuche.pdf


112 Rita Cancino 
 

Solidaridad con el Pueblo Mapuche (2010), “Lucha Mapuche de Base, Autonomía 
Indigenista y Autogestión”. Colectivo de Apoyo a las Comunidades Mapuches. 
http://solimapuches9.wordpress.com/2010/05/30/lucha-mapuche-de-base-
autonomia-indigenista-y-autogestion (consultado 20-07-2013). 

Sznajder, Mario (1994), “El problema mapuche en Chile”, EIAL V2, Estudios 
Interdisciplinarios de America Latina y el Caribe 6(2). 

Walder, Paul (2008), “El movimiento mapuche está hoy liderado por jóvenes”, en 
Enlace Mapuche Internacional. http://www.mapuche- nation.org/espanol/html/ 
articulos/art-132.htm (consultado 26-01-2012). 

Widgodski, Teodoro (2010), “Conflicto con pueblos originarios: El estado chileno y el 
pueblo Mapuche”. Documentos de Trabajo, Serie Gestión 126. 
http://www.dii.uchile.cl/~ceges/publicaciones/126%20ceges%20TW.pdf 
(consultado 20-03-2012). 

Wittig, Fernando G. (2009), “Desplazamiento y vigencia del mapudungún en Chile: Un 
análisis desde el discurso reflexivo de los hablantes urbanos”. Revista de 
lingüística teórica y aplicada, 47(2):135-155. 
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S071658112011000100011&script=sci_artt
ext (consultado 02-04-2012). 

Zibechi, Raúl (2010), “Chile, la imposible domesticación del pueblo mapuche”. La 
Jornada, 10.09.2012. http://aquevedo.wordpress.com/tag/autonomia-mapuche 
(consultado 10-09-2012). 

 

 

http://www.mapuche-nation.org/espanol/html/articulos/art-132.htm
http://www.mapuche-nation.org/espanol/html/articulos/art-132.htm
http://www.dii.uchile.cl/~ceges/publicaciones/126%20ceges%20TW.pdf
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S071658112011000100011&script=sci_arttext
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S071658112011000100011&script=sci_arttext

	II. Tierra: Los Motivos de la Lucha de los Mapuches
	III. Cultura: La Lengua Mapuche
	IV. ‘Autonomía’: Los Conflictos entre Los Mapuches y            El Estado Chileno.
	V. Discusión del Problema
	NOTAS
	Referencias
	Aylwin, José O. (2000), “Los conflictos en el territorio mapuche: Antecedentes y perspectivas”, Revista Perspectivas 3(2), Universidad de Chile. http://rehue.home.xs4all.nl/art/ayl3.html, (consultado 05-04-2012).
	Bengoa, José (1990), “Breve Historia de la Legislación Indígena en Chile”. Comisión Especial de Pueblos Indígenas. Santiago.
	Cancino, Rita (2009), Lengua e identidad: La política lingüística: Herramienta importante en la creación de la identidad y la nación de Bolivia. 53  ICA Congreso Internacional de Americanistas. Los pueblos americanos: Cambios y continuidades: La const...



