Iberoamericana. Nordic Journal of Latin American and Caribbean Studies
Vol. XLIII: 1-2 2013, pp. 91-112

LOS MOVIMIENTOS DE PROTESTA DEL PUEBLO MAPUCHE EN CHILE,
2000-2011: BALANCE Y PERSPECTIVAS*

Rita Cancino

|. INTRODUCCION

La historia del Pueblo Mapuche es bastante compleja y esta
introduccidn es solamente una mirada general a los puntos mas importantes
de esta historia. La denominacion ‘Mapuche’ significa Gente de la tierra 'y
los Mapuches consideran la tierra como el patrimonio de toda la comunidad
y como un componente de su identidad cultural. Ademas son bilingles y
tienen su propio idioma Mapudungun que significa lengua de la tierra
(IWGIA, 2001) (Véase el capitulo 4).

Chile como muchos otros paises latinoamericanos fue habitado
originalmente por pueblos indigenas.! La historia de Chile esta marcada por
la inmigracién teniendo su origen en los conquistadores espafioles que
empezaron a llegar en 1536. Muchos de estos pueblos indigenas fueron
colonizados por los espafioles e integrados en la sociedad chilena, pero
hubo un pueblo originario que nunca fue vencido durante la larga historia
de la colonizacion chilena y este pueblo fue el Mapuche. Cuando llegaron
los espafioles habia alrededor de dos millones de indigenas. Los espafioles
se esforzaron por ocupar la tierra de los Mapuches porque era la mas feértil
de Chile y por lo tanto una zona ganadera y agricola. Ademas se
encontraban alli explotaciones de minas de oro. De alli que los espafioles
concentraron su colonizacion en el sur y fundaron siete ciudades
reduciéndose Santiago sélo a un centro administrativo. En cambio, otro
pueblo indigena, los Aymaras de Chile, que ocuparon tierras pobrisimas, no
fueron nunca atractivos para el proceso de colonizacién hispana. Los
Mapuches defendieron sus territorios originarios iniciando una guerra de
resistencia sin cuartel contra los invasores europeos Yy nunca fueron
vencidos por los conquistadores. En el transcurso de cuatro siglos
generaron una estrategia militar y una cultura guerrera, que los diferencié
de pueblos originarios de Chile y de otros paises (Letelier 2013).

“La redaccion del articulo terminé a fines de 2012 lo que significa que el desarrollo de la
situacion de los Mapuches a lo largo de 2013 no se ha incluido en el articulo.

doi:http://doi.org/10.16993/ibero.24


nehap
Text Box
doi:http://doi.org/10.16993/ibero.24

http://doi.org/10.16993/ibero.24

92 Rita Cancino

Después de un siglo de guerra entre los espafioles y los Mapuches se
celebrd el Parlamento de Quillin en 1641 que fue una reunion entre los
espafoles y los Mapuches. También se habla de las paces de Quillin que
fue un evento solemne donde, al fin, se sentaban frente a frente para
negociar un acuerdo de paz, de nacién a nacion. Los Mapuches aceptaron
poner fin a la guerra, pero exigieron que se reconociese su independencia.
Para Espafia fue el reconocimiento de su derrota y el reconocimiento de la
independencia del Pueblo Mapuche y con él su territorio del rio Bio-Bio al
sur (Painemal 2002).

Durante los siguientes casi cuatro siglos, hasta a finales del siglo
XIX, los Mapuches pudieron mantener una soberania relativa en la mayor
parte de sus dominios ancestrales. Mas tarde se dio el nombre de Araucania
a la region de propiedad ancestral del Pueblo Mapuche y a los Mapuches se
le impuso la denominacion de ‘Araucanos’. No obstante, cuando el
naciente Estado chileno emprendio su expansion militar al sur y al norte,
tuvo lugar la ocupacion de la Araucania, la llamada ‘Pacificacion de la
Araucania’, con la consecuente drastica reduccion de los territorios de los
Mapuches. Esta guerra conquista que se desarrollo entre los afios 1861 y
1883 fue una guerra desigual de aproximadamente un siglo. La guerra
culmind con la cesién de un poco mas de 10 millones de hectareas de
posesion territorial ancestral mapuche a terratenientes chilenos y a oficiales
del Ejército chileno. Este es un hecho histérico crucial que tiene
repercusiones en el Pueblo Mapuche hasta hoy ya que quedo6 un profundo
dolor en los Mapuches que siempre recordaran la muerte en combate de sus
antepasados y la invasion del Estado chileno a sus tierras (Richards
2010:4).

En los siglos X1X 'y XX otros emigrantes europeos llegaron a Chile e
incluso una colonizacion alemana se inicid en 1848. Esta oleada
inmigratoria ha creado en Chile una poblacion constituida principalmente
por mestizos — es decir una mezcla étnica entre los colonizadores espafioles
y los pueblos indigenas. Estos mestizos se consideran hoy los verdaderos
chilenos (Richards 2010:4). Actualmente los Mapuches constituyen un
pueblo muy reducido en Chile. Hay mucha diferencia entre las varias
fuentes existentes con respecto al niUmero de Mapuches que viven en Chile.
En la actualidad hay, segun Salazar (2008), un millén y tanto en la
Araucania y 500 mil distribuidos en Santiago y otras ciudades. Segun el
Censo de Poblacion (2002) que sélo incluye a las personas que se
identifican como Mapuches, viven un poco mas de 600.000 Mapuches en
Chile de los cuales casi el 63 por ciento corresponde a la poblacion urbana
(mas de 377 mil personas). El sector més grande de poblacion mapuche se
encuentra en Santiago de Chile con més de 180 mil personas en una



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 93

poblacion de més de 5 millones de habitantes. Otras ciudades con
importante concentracion de Mapuches son Temuco, Concepcidn y Osorno
(Wittig 2009:2).

Desde finales de la década de los 80 el Pueblo Mapuche inicié un
proceso de reivindicaciones para la recuperacion de sus tierras ancestrales,
perdidas no durante la conquista y colonizacién espafiola a partir del siglo
XVI, sino bajo las armas del Estado chileno. Los Mapuches iniciaron un
activo proceso de movilizaciones, y también de acciones para recuperar,
ademas de sus tierras, el reconocimiento constitucional como pueblo, lo
que significa, para un pais como Chile que ha sido construido sobre la idea
de una identidad homogénea, el reconocimiento de su diversidad, tanto
étnica, cultural como lingistica. Las demandas del Pueblo Mapuche, que
apuntan a desatar un apretado nudo de la historia chilena, también sugieren
desarmar una institucionalidad apoyada en una historia de dominacion con
criterios decimononicos que hoy se estrellan con corrientes politicas
internacionales basadas en la diferencia, en la aceptacion de las minorias y
en la multiculturalidad. Pero las demandas de los Mapuches también se
estrellan con un sistema de propiedad, en el que hoy participa no solo la
burguesia chilena, sino el capital transnacionalizado de la industria
exportadora forestal de la pulpa de celulosa (Walder 2008).

Durante los ultimos afios las movilizaciones han crecido y también la
fuerza de demandas de tierras y derechos negados. Estas movilizaciones
han sido respondidas con una fuerte represion por parte del Estado chileno.
Desde los primeros gobiernos de la Concertacion se han puesto en marcha
programas de devolucion de tierras en el marco de la ‘deuda historica con
el Pueblo Mapuche’. Es un proceso que, ante la riqueza y alto valor de esa
tierra y la actual propiedad, ha sido lento e insuficiente. Hacia finales de
2007 y los inicios de 2008 dos nuevos acontecimientos han contribuido al
dolor y a la violencia de este proceso. Entre otros eventos estos dos fueron
de mayor importancia. El asesinato perpetrado por la policia del estudiante
mapuche Matias Catrileo y la huelga de hambre de 112 dias de la activista
y presa politica Patricia Troncoso que obligaron al gobierno de Michelle
Bachelet a bajar la guardia e iniciar una ronda de negociaciones (Walder
2008).

Con sus movilizaciones los Mapuches han conseguido la atencion
del mundo entero por su lucha para recuperar su propia regién y alcanzar
un grado de autonomia. Sin embargo, esta lucha también trata del
reconocimiento de la lengua y la cultura mapuche o sea es una contienda
contra la exclusion social y cultural. La lucha se puede interpretar como el
reconocimiento de la identidad mapuche. Con las palabras de Loncon
(2002) la lucha del Pueblo Mapuche se sintetiza en tres palabras claves,



94 Rita Cancino

‘tierra’, ‘cultura’ y ‘autonomia’. La historia de la lucha de los Mapuches es
larga y en este articulo hemos elegido describir principalmente los afios
entre 2000 y 2012 en el intento de tratar el presente. La pregunta del
articulo es una pregunta por las perspectivas de la contienda mapuche en un
pais donde los pueblos originarios son una minoria. Nos gustaria discutir
también las posibilidades de los Mapuches de entablar alianza con otros
sectores oprimidos para poder alcanzar plenamente los objetivos de su
lucha.

Il. TIERRA: LOS MOTIVOS DE LA LUCHA DE LOS MAPUCHES

Los lugares de concentracion de la Poblacion Mapuche estaban en
relacion directa con el tipo de recursos existentes en el medio ambiente
natural. Los Mapuches tenian un conjunto de conocimientos técnicos sobre
agricultura, pesca y caza y la recoleccion de frutos (Wigodski 2010:5). Con
la llegada de los espafioles las comunidades indigenas lograron generar
formas de economias de intercambio gracias a la comercializacion y la
negociacion entre ellos. La dificultad para ser conquistados mantuvo al
Pueblo Mapuche independiente desde el rio Bio-Bio al sur. Desde la
independencia de Espafia en 1818, los territorios mapuches fueron vistos
como una posibilidad de expansion para las aspiraciones econémicas y
politicas de la nueva Replblica Ilamada Chile. Después de la
independencia se comenzd a construir el concepto de ‘nacionalidad
chilena’, basado en el concepto de ‘Estado-Nacion’ donde solo debe existir
una Nacion y un Estado. En 1813 se dictaron las primeras leyes indigenas
que convertian a los Mapuches en ciudadanos y ponian sus tierras en el
comercio (Wigodski 2010:5).

En 1857 la economia mundial entré en un periodo de depresion que
afectd profundamente al modelo exportador chileno. Junto con este
fendmeno la economia nacional debid soportar la decadencia de la mineria
de la plata, la pérdida de los mercados de California y Australia y un afio de
malas cosechas. Ante esta situacion desalentadora la solucién que encontrd
los economistas fue aumentar la produccion de cereales para equilibrar la
baja de los precios. La Araucania ofrecia la mejor alternativa para lograr el
objetivo. En 1866 se dicta un conjunto de leyes destinadas a ocupar la
Araucania por parte del Estado chileno (Lavanchy 1999). Por otra parte se
establecia que las tierras se dividirian en dos partes, una parte para los
indigenas y otra que se remataria para favorecer la inmigracion. (Bengoa
1990:17-19). Con estas leyes las posesiones mapuches fueron declaradas
tierras fiscales (del Estado) y se instalaron fuertes militares en la zona del
rio Bio-Bio como frontera natural. La resistencia de los Mapuches y la



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 95

ocupacién definitiva de sus tierras se denomind la ‘Pacificacion de la
Araucania’ (1831-1883). Esta ocupacion de la Araucania fue una
ocupacion esencialmente econdmica. Se construyeron ferrocarriles, se
organizé el territorio en fundos, que desde el principio tuvieron un caracter
capitalista, los que fueron manejados como sociedades anonimas desde
Santiago, incluso con incorporacion de compaiiias extranjeras (Wigodski
2010:5).

Al pueblo Mapuche se les expropié o despojo aproximadamente el
90 por ciento del territorio al Pueblo Mapuche, pero en ese 10 por ciento lo
dejaron subsistir en lugares, donde quedd concentrado con sus tradiciones.
Esta etapa de cien afios de fuerte presion cultural y de chilenizacién de la
Araucania, condujo a un relativo éxito por el Estado chileno, porque las
siguientes generaciones tendieron a identificarse con lo chileno (Walder,
2008).

Con la derrota del Pueblo Mapuche se inicio la radicacion de su
poblacion en reducciones. Dice Seguel (2007), “en el afio 1881 el pueblo
Mapuche contaba con un territorio que alcanzaba casi 11 millones de
hectareas [...] Casi un siglo después, en 1973, los dominios eran de so6lo
500.000 hectareas [...] llegando a contar con 300.000 hectéreas,
principalmente por el traspaso a particulares y empresas forestales” (Seguel
2007:173).

El Estado se apropio de las tierras que por via de asignaciones,
ventas y subastas fue traspasada a los privados y colonos extranjeros. Entre
1884 y 1929 el Estado otorgd 2918 Titulos de Merced, concebidos a una o
mas personas en representacion de sus grupos familiares, sobre una
extension de unas 500.000 hectéareas de un total de 10 millones. En este
dato se encuentra el origen del minifundio indigena (Lavanchy 1999).

A partir de la década de los 30 se registré una constante y sistematica
migracién de la Araucania, en primer lugar de los que se quedaron sin
tierra después de la radicacion (Ancan 1994:8). Junto a la carencia de tierra
en las comunidades mapuches y las divisiones tuvieron también gran
impacto los cambios en la economia regional las modernizaciones y
reconversiones — del trigo a la ganaderia — en los latifundios. Esto significd
menos trabajo temporal en la region y una subsiguiente intensificacion de
la migracion Mapuche (Haughney y Mariman 1993:4). Fueron en particular
los jovenes que se dirigieron a las ciudades en la esperanza de una mejor
vida. Pero el bajo nivel de escolaridad, el alto grado de analfabetismo y
ademas discriminacién racial continua, segin Cantoni, hizo que la gran
mayoria se incorporara en los estratos de los méas bajos ingresos y de menor
estabilidad del empleo. Las mujeres casi siempre trabajaban como



96 Rita Cancino

empleadas domésticas; los hombres trabajaban sobre todo como panaderos,
jardineros, obreros industriales, etc. (Cantoni 1978:258-259).

Desde mediados de los afios 60 el gobierno demdcrata cristiano puso
en marcha una reforma agraria moderada que inicio un proceso limitado de
expropiacion de tierras y liquidacion de latifundios. Con el Presidente
Salvador Allende y con la Ley 17.729 se puso un freno al proceso de
division de tierras mapuche y se establecio una expropiacion como medio
de devolucion de territorio (Duquesnoy 2012:27). Esta situacién cambid
dréasticamente en 1973 cuando el Gobierno Militar devolvié las tierras
ocupadas a sus antiguos duefios. Segun Duquesnoy es “probable que en
este momento se registra un punto irreversible en las relaciones mapuche y
Estado chileno” (Duquesnoy 2012:28).

En 1979 el Decreto de Ley 2.568 y a pesar del rechazo publico por
parte del Pueblo Mapuche, se produjo la division y liquidacion de las
comunidades mapuches, legitimando la propiedad privada al interior de los
Titulos de Merced entregados por el propio Estado entre 1883 y 1930
después de la invasion del Pais Mapuche. Estos Titulos de Merced
asignaban propiedad a los ocupantes individuales, fueran o no Mapuches
(Palominos/ Meza-Lopehandia Glaesser/Curihuentro 2007). Con el proceso
de la division y liquidacion 2.000 comunidades fueron parceladas en unas
72.000 hijuelas individuales; “... desapareciendo con ello no solo la
propiedad colectiva sino que el efecto mas inmediato era la desintegracion
de la comunidad social y cultural tradicional, base de la identidad del
pueblo mapuche...” (Rupailaf 2002:70).

Con esto las tierras de los Mapuches fueron de repente cortadas y
separadas en islotes dispersos. Los datos muestran que los Mapuches
poseian, a comienzos de siglo, 50 hectareas por familia y 6.1 hectareas por
persona, descendiendo al 20 por ciento de estos valores hacia los afos
sesenta. En 1966 el ingreso medio per capita equivalia a 120 sacos de trigo,
en 1981 a 84 sacos de trigo por familia lo que demuestra un proceso de
empobrecimiento como consecuencia de la division de las tierras
comunales y de la pérdida de parte de ellas. En 1981 el ingreso anual per
capita entre los Mapuches era de 209 USD (Sznajder 1994).

La ley de las Tierras Indigenas provocO una fuerte reaccion de
protesta mapuche, creandose un movimiento social indigenista, apoyado
por la Iglesia, que durd hasta 1983. Este movimiento mapuche fue basado
en la protesta identitaria, la pugna por la autonomia y el reconocimiento
como pueblo. La divisién de la tierra implic6 que muchos Mapuches, al
convertirse en poseedores de tierras, aunque fueron poco productivas,
perdieron los subsidios de indigencia, tuvieron que pagar por la salud



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 97

publica y empezaron a pagar contribuciones ademas de enfrentarse con el
aparato legal del Estado chileno (Sznajder 1994; Duquesnoy 2012).

El Decreto de Ley 2.568 tuvo también por objetivo integrar a los
Mapuches dentro de una misma Nacién y un mismo Estado (Duquesnoy
2012):

« Promover el pleno acceso a la propiedad individual mediante la
entrega de titulos de dominio a los Mapuches.

« Lograr la plena integracion de la raza mapuche a la nacién
chilena

« Desarrollar una politica agresiva para erradicar la marginalidad
del Pueblo Mapuche

Con la entrega de las propiedades privadas la intencién fue que se
produjera una seleccién natural, donde algunos Mapuches venderian sus
tierras, otros comprarian, aumentando con esto sus propiedades; la entrada
de empresas forestales; algunos mapuches abandonarian el campo y se
descongestionaria el problema indigena. Los Mapuches podrian presentarse
en la sociedad chilena sin ninguna traba para exigir sus derechos como
cualquier otro ciudadano. Ademas, los militares preocupados por el
movimiento mapuche de fines de los sesenta y comienzos de los setenta,
querrian evitar cualquier tipo de conflicto étnico. Con esto se pretendid
generar politicas tendientes a una pronta asimilacion y planes y programas
subsidiarios de por medio (Rupailaf 2002).

Por otro lado, con la supresion del Instituto de Desarrollo Indigena,
cuyas funciones fueron traspasadas al Departamento de Asuntos Indigenas
(DASIN) del Instituto de Desarrollo Agropecuario (INDAP), se
suprimieron también los programas especiales para los indigenas. Los
Mapuches pasaban a ser ahora un ciudadano mas, sin ninguna
contemplacion especial respecto de su diferencia étnica. En este sentido,
con la Ley se perseguia acabar con la condicion de indigena. El articulo 1°
establecia que las hijuelas resultantes del proceso de division de
comunidades, dejaran de ser tierras indigenas e indigenas sus habitantes. El
Ministro de Agricultura de la época sefialaba “...Ia nueva ley implica un
nuevo enfoque: en Chile no hay indigenas, son todos chilenos...” (Diario
Austral, Agosto 23 de 1978, citado en Rupailaf 2002).

A partir de mediados del siglo XX, América Latina y el Caribe
experimentaron el surgimiento de movimientos revolucionarios que
propiciaron la igualdad econémica y social de todos los ciudadanos. En
este contexto, los Mapuches se reorganizaron para reclamar sus derechos
ancestrales sobre la tierra (Wigodski 2010:5). A partir de 1990, los
gobiernos intentaron evitar conflictos con los Mapuches, prometiéndoles la
devolucion de las tierras y el reconocimiento cultural. En 1993 se promulgé



98 Rita Cancino

la Ley No. 19.253 sobre Proteccion, Fomento y Desarrollo de los
Indigenas, mas conocido como la ‘Ley Indigena’. Esta ley fue bastante
criticada por los Mapuches porque la politica empleada beneficio
principalmente a las comunidades que utilizaban acciones violentas,
mientras que las comunidades pacificas tuvieron menos posibilidades para
comprar tierras. Esta politica resulto en lo contrario de lo buscado con un
aumento de la violencia como método de reivindicacion de las demandas
(Wigodski 2010:9).

I11. CULTURA: LA LENGUA MAPUCHE

La problematica de la identidad étnica y cultural de los pueblos
originarios emergid con inusitada fuerza en Ameérica Latina, y en otros
continentes en el contexto de los procesos de globalizacion y
modernizacion que se aceleraron en las dos ultimas décadas del siglo XX.
Estos procesos conllevaron la expansion de paradigmas culturales,
linguisticos y organizacion de la produccion material y de la vida de la
Unica potencia globalmente hegemodnica, los Estados Unidos. La
globalizacion desato procesos de resistencia étnico-cultural, de los pueblos
originarios que se sentian amenazados en su cultura, lengua, y formas de
vida, en definitiva sus identidades colectivas. Los fundamentos de la
identidad colectiva son a nuestro entender: la pertenencia a una historia, a
una cultura y una lengua comun, y en definitiva una tradicion, que separa a
un pueblo de otros pueblos (Smith 1991:20). Sin embargo, no todos estos
componentes de esa historia y tradicion son esencias inmutables. Ellos
estdn sometidos a la dinamicidad de los procesos historicos, es decir al
cambio. En el caso del Pueblo Mapuche, un eje fundamental de su
identidad es su resistencia de siglos en contra, primero del despojo
territorial hispano y seguidamente de la colonizacion interior del Estado
Chileno que los relegd a espacios marginales. Por otra parte el desprecio
étnico de gran parte de la poblacion chilena, ha contribuido a fortalecer su
identidad frente a una chilenidad oficial, excluyente y exclusiva. En el
transcurso de las dos Ultimas décadas esta identidad colectiva se hecho
fuerte y combatida en la generacion joven Mapuche. En la generacion
mayor, la identidad étnica y cultural no se ha debilitado, pero los medios de
lucha para obtener sus reivindicaciones histéricas han continuado siendo el
dialogo con los representantes del Estado chileno para lograr una solucion
pactada al viejo conflicto.

En Chile, la Unica lengua y por tanto la lengua oficial es el espafiol.
La lengua oficial se utiliza en los documentos oficiales, en la Constitucion
u otros instrumentos legales de una nacién y, por extension, en sus
territorios o areas administrativas directas. Es el idioma de uso oficial en



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 99

los actos del Gobierno o en los actos y servicios de la administracion, en el
Poder Judicial y en el sector privado de la economia. También puede ser,
sin que exista obligacion legal, la lengua de instruccién y ensefianza oficial
en el sistema educacional publico e incluso privado. En realidad la Ley
Indigena Art.32 dice que:

La Corporacidn, en las areas de alta densidad indigena y en coordinacion con los
servicios u organismos del Estado que correspondan, desarrollara un sistema de
educacion intercultural bilingte a fin de preparar a los educandos indigenas para
desenvolverse en forma adecuada tanto en su sociedad de origen como en la
sociedad global. Al efecto podrd financiar o convenir, con los Gobiernos
Regionales, Municipalidades u organismos privados, programas permanentes o
experimentales (CONADI 1993).

Segun la UNESCO, que declardé 2008 como el Afio Internacional de
las Lenguas, éstas son el vehiculo de transmision de los sistemas de valores
y de las expresiones culturales, y constituyen un factor decisivo de los
pueblos y de las personas (Cayuqueo 2009). Sin embargo, mas de la mitad
de las lenguas se encuentran en grave peligro de extincion. Las lenguas que
méas peligro corren pertenecen al grupo de lenguas de los pueblos
originarios. Segun el informe de la ONU (ONU, 2008), cerca del 90% de
las lenguas de los originarios del mundo desapareceran durante este siglo, y
con ellas, la mayoria de los conocimientos que pertenecen a sus culturas
milenarias. La gran mayoria de estas lenguas se encuentran en pocos paises
que son territorios monolingles. Entre los que entienden las lenguas no
todos las hablan. En términos generales, en los jovenes entre 10 y 18 afios,
solo un 10% reconoce hablar o entender la lengua de sus respectivos
pueblos. Las proyecciones son que en una o dos generaciones mas las
lenguas vitales estaran en riesgo inminente y seran consideradas como
lenguas en peligro (Cayuqueo 2009).

En Chile, la lengua Mapuche se ubica en tres regiones del centro sur,
la Regidn del Bio-Bio, la Araucania y la Regién de los Lagos. También la
lengua se habla en Santiago de Chile principalmente en los sectores
poblacionales marginales, donde hay una alta presencia de migrantes
mapuches y ademas en la provincia de Neuquén en Argentina donde
también viven Mapuches (Loncdn 2002:3). Segun investigaciones recientes
el Mapudungun se encuentra en una fase de declive (Gundermann,
Canihuan, Claveria y Faindez 2011). Su numero de hablantes disminuye
dado que el uso del espariol se extiende hasta en los ambitos tradicionales y
la lengua no logra a adaptarse a las nuevas funciones comunicativas que
supone vivir en las ciudades (Wittig 2009:2). El éxodo de las comunidades
a las ciudades conllevé una disminucion irreversible del uso del
Mapudungun entre la poblacion migrante. Esta posicion se fundamenta en



100 Rita Cancino

la estrecha relacion que existe entre la lengua y las pautas culturales
tradicionales, y ha quedado cristalizado en la conocida férmula ‘hablar en
mapuche es vivir en mapuche’ (Salas 1987). Segun Salas los Mapuches
dejarian de ser “socioculturalmente mapuches” ya que en la ciudad se
castellanizan y asumen la manera de vivir que los asimilan al resto de la
poblacion chilena. (Salas 1987). Por el concepto de castellanizacion se
entiende al proceso politico de expansion linglistica del castellano en
paises 0 regiones donde se hablan histéricamente otras lenguas y de
desplazamiento y la sustitucion linglistica de dichas lenguas y la
asimilacion linglistica de su poblacion.

El Mapudungun es hablado en espacios familiares y solo en algunos
hogares y comunidades mapuches, en cambio el castellano esta presente en
todos los lugares y cumple todas las funcionas (domésticas, publicas,
académicas, religiosas, etc.) (Loncén 2002). La lengua mapuche no goza
del estatus y prestigio social que tiene el castellano. Ademas, la lengua
mapuche es lengua oral mientras que la mayoria de los Mapuches estan
alfabetizados en castellano y para escribir se recurre al castellano, la lengua
dominante. También esta teniendo lugar una aculturalizacion ya que el
castellano penetra en la estructura interna del Mapundungun dando lugar a
muchos préstamos linguisticos innecesario. (Loncon 2002).

Otro peligro con que se enfrenta la lengua mapuche es el
desplazamiento y la sustitucion al Mapudungun por el castellano lo que se
observa a nivel generacional. (Loncon 2002). En las distintas generaciones
de Mapuches hay entre los abuelos personas bilingies Mapudungun-
castellano. Muchos padres son bilingiies pasivos de Mapudungun lo que
significa que entienden la lengua pero no la producen y los nifios son
monolingues de castellano. En las nuevas generaciones se observa un
acelerado desplazamiento y sustitucion linguistica del Mapudungun por el
castellano, la mayoria de los nifios que nacen hoy se socializan y reciben el
castellano como lengua materna. Hay una pérdida de lealtad linguistica de
los hablantes de su lengua materna. También hay hablantes que abandonan
el uso de su lengua materna por considerarla poco util, porque es lengua del
pasado. Otros la abandonan porque sienten vergiienza étnica ya que esto de
hablar Mapudungin en la sociedad chilena actual es objeto de
discriminacién debido a la falta de reconocimiento de las lenguas y culturas
indigenas y por la policia lingiistica de monolingtiismo de Chile (Loncon
2002:3-5). No obstante a esta situacion y por ser la expresion de la
identidad del Pueblo Mapuche, el vehiculo de la cultura tradicional, se
demanda su uso en la educacion y en la sociedad mapuche. La lengua vive
en las familias mas tradicionales y sus hablantes cohesionados en nuevos



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 101

espacios culturales demandan su uso como lengua moderna y funcional
(Loncdn 2002:3-5).

Durante los ultimos afios, en muchos otros paises en Latinoamérica
las lenguas originarias han sido reconocidas como lenguas oficiales. En
Bolivia, por ejemplo, las lenguas Aymara, Quechua y Guarani han sido
reconocidas como lenguas oficiales junto con el espafiol. Ademas, mas de
36 lenguas originarias han sido reconocidas. Bolivia reconoce ser un pais
multicultural, plurinacional, multiétnico y pluri-linglistico y la politica
lingliistica ha sido utilizada por el Presidente Evo Morales como
instrumento en la construccién del nuevo Estado boliviano (Cancino 2009).
En Chile no existe hasta ahora un reconocimiento de sus pueblos
originarios aunque Chile ha firmado la Declaracién Universal de la Unesco
sobre la Diversidad Cultural, la cual promueve los derechos lingtisticos de
las minorias instando a los Estados a trabajar en favor de ello. Por este
motivo, el Gobierno chileno ha sido objeto de fuerte critica por parte de la
ONU en particular por su discriminacion frente a los Mapuches (Liberona
2009). Rodolfo Stavenhagen, el Relator de Naciones Unidas para los
Derechos Humanos y Libertados Fundamentales de los indigenas, public
en 2004 un informe después de un viaje que hizo por Chile. Este informe
concluyd que, a pesar de que la Ley Indigena habia entrado en vigor,
todavia existia discriminacion hacia los indigenas en Chile (Garcia-Lozano,
2005).

El 21 de febrero de 2012 se celebro el Dia Internacional de la
Lengua, dia anual proclamado por la Unesco y los 188 estados miembros
de las Naciones Unidas, entre ellas Chile. Unida a la Declaracion Universal
de Unesco sobre la diversidad cultural, esta iniciativa es un instrumento de
promocién de los derechos linglisticos culturales de las minorias y de los
pueblos indigenas. Chile como Estado miembro de las Naciones Unidas ha
firmado ambas declaraciones. Esto implica que Chile deberia facilitar los
mecanismos para que éstas se conviertan en acciones concretas (Loncon
2012). En 2012 los Mapuches se aprovecharon del dia para pedir la
oficializacion de su lengua en la Araucania chilena y su integracién plena
en la administracion publica educacional y a los medios de difusion. El
pedido se hizo en carta dirigida a las autoridades de la regién de la
Araucania y a través de reclamo directo a la municipalidad de Temuco,
capital del territorio Arauco, donde también tuvo lugar la primera
movilizacién social por el Mapuzugin (Clarin 2012). Los manifestantes
también exigieron la modificacion de los nombres de plazas y avenidas que
ofenden la memoria historica de los pueblos originarios. En el convocatorio
para la movilizacion se enfatiza lo siguiente:



102 Rita Cancino

Es necesario que se genere la oficializacién de la lengua en la region para
protegerla, promoverla y revitalizarla. Al oficializar la lengua esta se debera
promover en los medios de comunicacion, servicios y espacios publicos y en
todos los niveles institucionales del Estado. Asi mismo es necesario que cambien
las politicas de presupuestos destinados al Mapuzugun, ya que nuestra lengua
debe gozar del mismo estatus y recursos que el castellano e inglés. Es
responsabilidad del gobierno escuchar y acoger las demandas de la sociedad
civil y responder a la realidad local y nacional de sus habitantes (Clarin 2012).

V. ‘AUTONOMIA’: LOS CONFLICTOS ENTRE LOS MAPUCHES Y
EL ESTADO CHILENO.

En la actualidad muchas de las demandas de los Mapuches tienen sus
raices en las pérdidas que han sufrido histéricamente y en particular en la
pérdida de sus tierras y con ello también su autonomia. Las principales
demandas y aspiraciones de los Mapuches son las siguientes: 1°.
Reconocimiento constitucional de los pueblos indigenas; 2°. Devolucion de
tierras ancestrales; 3°. La proteccidn de las tierras indigenas y derechos de
agua; 4° La no aplicaciéon de la Ley Antiterrorista; 5° Creacidén de un
Ministerio y/o Subsecretaria Indigena; 6°. Restructuracion de la
Corporacion Nacional de Desarrollo Indigena (CONADI); 7°. Creacion de
un Comité de Estudios Ambientales Estratégico; 8°. Creacién de un
Parlamento Mapuche, con autonomia y autoridad para determinar sobre los
asuntos de su pueblo y territorio; 9°. Entrega de cupos mapuches en el
parlamento chileno; 10°. Amnistia a los presos politicos mapuches; 11°.
Compensaciéon o indemnizacion del Estado chileno al Pueblo Mapuche.
12°. El reconocimiento la medicina ancestral; 13°. Modificar las mallas
curriculares del Ministerio de Educacion con respecto a la historia de Chile
(Wigodski 2010:10-11).

Historicamente, con la independencia de Espafia y la nueva
Republica, Chile necesitaba demostrar que constituia una entidad distinta a
la espafiola y con esto surgio también la necesidad de integrar a los
Mapuches (Bengoa 1990:12-15). Mas tarde, con la derrota de la
“Pacificacion de la Araucania” los Mapuches se vieron obligados a
transformarse en pequefios agricultores, campesinos minifundistas pobres y
marginales, carentes de cualquier tipo de autonomia politica. Eso fue una
situacion contrastante con los tiempos pre-reduccionales, cuando el pueblo
Mapuche era economicamente rico, politicamente libre y territorialmente
compacto (Lanchy 1999:15).

En el presente y durante los ultimos 15 afios varios acontecimientos
se han hecho publicos con respecto a la lucha de los Mapuches por sus
reivindicaciones en particular por sus tierras ancestrales. Los Mapuches
reclaman autonomia, pero solamente autonomia en lo que consideren sus



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 103

territorios histéricos de manera que la demanda de autonomia de alguna
manera se basa en la reivindicacion de sus tierras. Estas tierras ancestrales
contienen una increible riqueza debido a aguas y bosques, pero los duefios
actuales son sobre todo las empresas multinacionales, p.ej. compafias
forestales, con el permiso del Estado chileno. Ademas estas empresas han
conseguido libre franquicia para la explotacion asi como subvenciones para
monocultivo forestal (pino y eucalipto). Este monocultivo afecta de manera
grave a la vida de los Mapuches ya que provoca la falta de agua por el
consumo grande de agua de estos arboles. Las ganancias para las empresas
multinacionales y el Estado son enormes. Sin embargo, para los Mapuches
que viven alla, las consecuencias nefastas de estas préacticas son varias:
contaminacion, agotamiento de las capas acuiferas, alteracion de
ecosistemas, inexistencia de creacion de empleos, reduccion de territorio,
emigracion, etc. (Duquesnoy 2012).

Durante los ultimos afios algunos grupos de Mapuches han optado
por la via violenta para luchar por sus demandas. Esto se ha traducido en
tomas de tierras, quema de plantaciones e inmuebles, cortes de transito e
incluso ataques a personas. En 1997 con posterioridad de la Ley Indigena
de 1993, el proyecto de la Central de Hidroeléctrica Ralco se convirtié en
un detonante importante de conflictos entre las comunidades mapuches del
sector y ENDESA, la empresa espafiola promotora del proyecto (Cuadro,
2009). El 1 de diciembre de 1997 fueron quemados tres camiones cargados
con madera que salian en litigio entre Forestal Arauco y las comunidades
Mapuches de la localidad de Lumaco, en la Novena Region, marcando con
ello el inicio de una serie de actos de protesta de caracter violento realizado
por algunos comuneros Mapuches en esa region. Este hecho fue
considerado como la primera accion violenta y deliberada de una
comunidad. El Gobierno de Chile solicité a la Corte de Apelaciones local
un requerimiento por infraccion a la Ley de Seguridad del Estado
(Wigodski 2010:8).

Como respuesta a este problema, el Gobierno del Presidente Ricardo
Lagos (2000-2005) opt6é en su momento por una politica indigena de
“entrega de tierras a cambios de paz social” (Hernandez, 2012). Esta
politica consistia en entregar tierras a través de la compra directa a
comunidades que habian utilizado la violencia como un mecanismo para
alcanzar sus fines. Hay que destacar que de un total de 2.900 comunidades,
solo 27 tienen demandas territoriales, es decir, un 0,9 por ciento
(Hernandez 2012).

Utilizando el dinero del Fondo de Tierras y Aguas y basandose en la
Ley Indigena se compraron tierras en forma directa a privados legalmente
propietarios, para entregarselas a las comunidades en conflicto. Sin



104 Rita Cancino

embargo, esta politica gener6 incentivos incorrectos pues las tierras fueron
entregadas principalmente a las comunidades que utilizaban acciones
violentas, versus las comunidades pacificas que vieron disminuidas sus
posibilidades de acceder a los fondos para comprar tierras. El resultado de
esa politica fue todo lo contrario de lo buscado, pues aument6 la violencia
como método de reivindicacion de las demandas, y el problema central no
se solucion6 (Wigodski 2010:9). Ante tal escenario, el Gobierno reconocio
el error y cambio de estrategia, pero ya se habia generado un sentimiento
de frustracion en la mayoria de las comunidades pacificas. La politica
oficial durante los cuatro gobiernos de la Concertacion respondié a un
esquema ideologico muy paternalista de definicion de las politicas sociales,
donde se privilegié una vision ruralizante, basada en la entrega de tierras,
pese a que el 70 por ciento de ellos vivian en las ciudades (Hernandez
2012).

A partir del afio 2000, la tension aumento y se produjeron victimas
fatales producto de las escaramuzas entre comuneros y Carabineros. El afio
2002 fallecid el joven comunero mapuche Alex Lemun Saavedra, seguido
de otros dos jovenes comuneros, Matias Catrileo Quezada y Mendoza
Collio, los afios 2008 y 2009, respectivamente, a causa de enfrentamientos
armados con Carabineros. Los ultimos atentados a la propiedad y a
personas se han suscitado con cada vez mayor habitualidad. Por ejemplo: el
17 de agosto de 2008, encapuchados armados, obligaron a los habitantes
del fundo Santa Rosa, en la IX Regidn, de propiedad del agricultor Jorge
Luchsinger, a salir de su vivienda para luego quemar todo lo que habia en
el lugar; el 16 de octubre de 2008, se produjo una emboscada al Fiscal
Mario Elgueta; el 12 de abril de 2009, un violento ataque incendiario afecto
a dos casas de veraneo, ubicadas en el sector de Ranquilhue, comuna de
Tirda; el 19 de julio de 2009, ocho sujetos armados y encapuchados
incendiaron un vehiculo de carga en el establecimiento de la Hosteria San
Carlos, en Collipulli; el 28 de julio de 2009 fue apedreado y rayada una
méaquina de la empresa Tur Bus en La Araucania. Otro caso fue la huelga
de hambre de 34 comuneros mapuches en julio de 2010 (Wigodski 2010:9).

En recintos penitenciarios de Concepcion, Angol, Temuco, Valdivia
y Lebu, los presos mapuches se negaron a recibir cualquier tipo de
alimentacion y amenazaron con no deponer la huelga mientras no se
solucionen sus exigencias, que fundamentalmente eran: 1. No a la
aplicacion de la Ley N° 18.314, sobre conductas terroristas, a las causas del
conflicto territorial 2. Libertad a todos los presos politicos mapuche; 3.
Participacion de los voceros de los comuneros huelguistas en una mesa de
dialogo conformada con representantes del Gobierno. Luego de 82 dias sin
recibir alimentos, los comuneros mapuches de los centros penales de



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 105

Concepcion, Lebu y Temuco decidieron deponer su huelga frente al
anuncio del Gobierno de retirar todas las querellas criminales por Ley
Antiterrorista, interpuestas en los Tribunales de Justicia (Wigodski 2010:9).
La Ley Antiterrorista fue instaurada durante el régimen del general
Augusto Pinochet y aunque ha conservado sus aspectos mas importantes,
ha sido modificada en varias ocasiones.

V. DISCUSION DEL PROBLEMA

El conflicto mapuche o cuestion mapuche es el nombre que se le ha
dado desde el retorno de la democracia en 1990 a una serie de conflictos
entre el Estado chileno y las comunidades y organizaciones mapuches.
Muchos afios despues del primer atentado en que dio inicio al dltimo
conflicto entre los denominados ‘conflictos mapuche’, la comunidad
mapuche no muestra intenciones de terminar con los enfrentamientos; es
maés, demostraron que estan dispuestas a llevar las presiones al limite para
alcanzar sus objetivos.

Para el Estado chileno la situacién ya lleva varios afios siendo
problematica ya que los conflictos con los Mapuches no solamente son
conflictos con un grupo étnico reducido. Sin embargo, también han vuelto a
ser conflictos que se extienden al resto del pais y fuera del pais por los
muchos componentes de estos conflictos. Un ejemplo es la aplicacion de la
Ley no. 18.314 sobre conductas terroristas que fue adoptada bajo Pinochet
en 1984, disefiada para sancionar ‘los delitos que busquen infundir temor
en la poblacién’, que hoy continda aplicandose a mapuches, anarquistas y
ex-prisioneros politicos. Al ser una ley que atenta contra la garantia
constitucional del debido proceso, solo deberia ser aplicada exclusivamente
a hechos que efectivamente revistan el caracter de delitos terroristas y no
ser utilizado en caso de protestas. En la practica lo que ha ocurrido es que
esta ley ha sido utilizada en ciertos actos de protesta o demanda social de
algunos miembros del Pueblo Mapuche, quienes han sido considerados
como terroristas, tanto por el Gobierno como por los organismos que
aplican la justicia (Seguel 2008). Esta situacion ha sido concebida no solo
por los Mapuches sino también por algunos sectores de la comunidad
nacional como una especie de “Politica de criminalizacion del Estado de
todas las acciones mapuches” (Seguel 2008).

El problema de la Ley Antiterrorista ha sido presentado al Estado
chileno por diversos organos de las Naciones Unidas, como el Comite de
Derechos Humanos, El Consejo de Derechos Humanos, EI Comité contra
la Tortura y muchas otras instancias, solicitando de este modo la revision
de la aplicacion de esta legislacion especial y reformarla para evitar la



106 Rita Cancino

arbitrariedad del actuar judicial. EI Consejo de Derechos Humanos de
Naciones Unidas emitio un informe el 18 de mayo de 2007 en el que sefial6
que la definicién de terrorismo en la ley chilena “podria resultar demasiado
amplia y ha permitido que miembros de la comunidad hayan sido acusado
de terrorismo por actos de protesta 0 demanda social”. El informe agreg6
que la aplicacién de esta ley se presta a abitrariedades y discriminaciones,
ya que en Chile “se ha aplicado mayoritariamente para la persecucion penal
de Mapuches” (Zibechi 2010).

No solamente en el contexto judicial, pero también en el contexto
econdmico el Estado chileno siente las implicaciones del conflicto con el
Pueblo Mapuche. Una zona sin paz social duradera, con conflictos sin
resolver y con altos indices de pobreza no es propicia para hacer negocios
con capacidad de proyeccion y certeza de retorno, sino mas bien tiende a
desincentivar la inversion. Como un ejemplo la publicacién Business
Monitor Internacional (2009) analiz6 en el documento “Chile Business
Forecast Report 2010” el ambiente para hacer negocios en Chile,
destacando el conflicto mapuche como una fuente de inestabilidad social
que afecta de manera negativa las posibilidades para hacer inversiones en
Chile. Por lo tanto, la industria forestal y algunos particulares no serian los
unicos afectados (Wigodski 2010:18).

Algunas soluciones de los problemas demostrados podrian ser la
eliminacion de la jurisdiccion de los Tribunales Militares en caso de civiles
que no deberian justificarse en un Estado democratico de Derecho. Con
respecto a la situacion de inversiones se podria ofrecer una integracion
econdmica laboral con subsidios a favor de las empresas del sector para
fomentar la contratacion y capacitacion de la mano de obra mapuche.
Tambien se podria invertir el dinero del Estado en la zona por ejemplo
mediante la proteccion de la ciudadania, caminos rurales, regadio,
viviendas, centros comunitarios, hospitales, etc.

Los Mapuches es un pueblo con una fuerte identidad cultural y con
memoria historica. Sin embargo, desde el punto de vista societal,
organizacional y politico no son un pueblo unificado en sus diversas
generaciones y segmentos. Son un conjunto de comunidades, que a veces
son muy distintas entre si. Podra haber una unidad cultural, pero no politica
(Hall y Jefferson 1983). Existe una diferencia considerable entre los
Mapuches més arraigados a las formas tradicionales de organizacion y los
de las ciudades. Las organizaciones politicas que reivindican la lucha
mapuche albergan una tendencia mas reformista lo que no encuentra tanto
apoyo en la gente de las comunidades. Ellos piensan que la negociacién es
una herramienta inatil y que la unica lucha que ha comportado mejores
sociales es la que se ejerce desde las bases. Cada comunidad toma



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 107

decisiones propias y hay diferencia entre las reacciones de las diferentes
generaciones de Mapuches. Donde dominan los mayores hay posibilidades
de negociaciones. En otras comunidades donde hay muchos jovenes habria
resistencia ya que ellos no quieren negociar (Hall y Jefferson 1983).

Los Mapuches estan luchando por una reconstruccion de su
cosmovision, cultura, tradiciones y creencias religiosas. Entre estos
elementos importantes se encuentra la recuperacion del Mapudungun, la
lengua mapuche. En algunas comunidades se estan creando escuelas de
base donde se educa a los nifios mapuche con cultura y valores
tradicionales. Estas escuelas dependen de la autogestion y de apoyos
solidarios por organizaciones no gubernamentales. También es importante
las danzas, musica, deporte y festividades tradicionalmente mapuche. Con
respecto a la musica los jovenes mapuches utilizan el Hip Hop y el Punk
como vias de expresion y se encuentran videos en YouTube con musica
mapuche joven (Colectivo, 2010).

Con respecto a la lengua esta tiene todavia gran vitalidad en la zona
rural, mientras que en la ciudad ha sido relegada a un segundo plano. Sin
embargo, parecen ser sobre todo los Mapuches residentes en las ciudades
que se preocupan por la supervivencia de su lengua. Actualmente se esta
tomando iniciativas para realizar una revitalizacion de la lengua mapuche.
Se toman iniciativas de cursos del Mapudungun también por internet, se
publican libros sobre la lengua y en la lengua. Aun cuando el nimero de
hablantes de Mapudungun ha disminuido a través del tiempo, el proceso de
reetnificacion actual tiende a revitalizar la lengua no sélo en los propios
espacios rurales mapuche, sino también en las ciudades, especialmente en
Santiago y Temuco. Ademéas, aumenta el niumero de personas e
instituciones nacionales y extranjeras en torno a una mejor valoracion de la
lengua y literatura mapuche, incluyendo estudios tedricos, o bien, alguna
simple curiosidad en la indagacion de los significados de topdnimos vy
antroponimos con raices mapuche, entre otras motivaciones (Catrileo
2005).

V1. CONCLUSIONES

Los factores que han hecho que el conflicto mapuche perdure hasta
el dia de hoy son varios. Entre ellos fue el proceso de asimilacion de los
Mapuches con derechos y obligaciones de sumisién a un Estado que
provoco una pérdida de autonomia politico-territorial y la marginacién de
su cultura, religion e idioma en la formacion de la identidad nacional. Se
trata ademéas del proceso de colonizacion agricola y las demandas de los
Mapuches por la reivindicacion de sus tierras ancestrales. Otro motivo es el



108 Rita Cancino

empobrecimiento progresivo de los Mapuches por las expropiaciones de su
tierra, que era su principal fundamento de existencia. También la
fragmentacion y dispersion de las comunidades es un gran problema para
los Mapuches con la creciente migracién desde lo rural hacia las zonas
periféricas urbanas sobre todo por el tema del trabajo. En altimo lugar se
han perdido espacios para manifestaciones culturales y de identidad
Mapuche, pero han surgido otros espacios, como por ejemplo las
Academias de Lengua Mapuche/Mapudungun, etc. También el internet
ayuda con cursos de Mapudungun y representa al mismo tiempo un medio
para los jovenes donde pueden exponer sus versiones de la mausica
mapuche.

Algunos grupos de Mapuches han optado por violencia en la lucha
por sus demandas. Esto se ha traducido en tomas de tierras, quema de
plantaciones e inmuebles, cortes de transito e incluso ataques a personas.
Los diferentes Gobiernos han respondido de manera diferente a las
demandas ya que por ejemplo el Gobierno del Presidente Ricardo Lagos
(2000-2005) opto por una politica indigena injusta que consistia en entregar
tierras a través de la compra directa a comunidades que habian utilizado la
violencia como un mecanismo para alcanzar sus fines. En cambio, el
Presidente Pifiera ha utilizado la fuerza en la Araucania mediante el
Ejército, pero también ha ofrecido soluciones en forma de pequefias
concesiones a los Mapuches.

El modelo neoliberal y la globalizacion ha empujado a amplias
sectores no mapuches a experimentar formas de vida y de exclusion
similares a las que sufren los Mapuches de manera que los ha convertido en
sus aliados potenciales, en particular los jévenes de las ciudades que sufren
de la pobreza, la represion y las politicas sociales discriminadores. Existe
una débil posibilidad de que los Mapuches pudieran juntarse con estos
grupos, en particular los jovenes Mapuches en las grandes ciudades.

La opcidn de resistencia mapuche a través de acciones armadas no
han suscitado un amplio apoyo dentro del Pueblo Mapuche, que al igual
que otros pueblos originarios en paises vecinos, como por ejemplo los
Aymaras y Quechuas han logrado en gran parte satisfaccion a sus
demandas por la via politica, es decir la negociacion dentro de la
institucionalidad parlamentaria. En el caso chileno, la situacion es muy
distinta, porque los detentadores del Estado nacional chileno, simplemente
no ha escuchado las demandas del Pueblo Mapuches, sobre todo aquellas
que refieren a un cierto grado de autonomia territorial y a la dignificacion
de su lengua y cultura. La radicalizacion de los jovenes mapuches se debe
principalmente a la intransigencia de las autoridades del Estado chileno que
hasta ahora (2012) no se han mostrado receptivos a sus demandas. La



Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 109

lucha, el combate por las reivindicaciones mapuches, no culminara en el
corto plazo histérico, sino en el mediano o largo plazo. Sélo por medio de
un proceso de articulacién de movimiento mapuche junto con movimientos
sociales de los pobres del campo y de la ciudad, la causa mapuche puede
obtener fuerza y presion frente al Estado Nacional.

NOTAS

! También en Argentina viven Mapuches (unos 300.000), sobre todo en la provincia de
Neuquén, en las provincias de la Patagonia, la provincia de Buenos Aires, la ciudad del
mismo nombre y otros conglomerados urbanos del pais. Basicamente tienen los mismos
reclamos que los Mapuches chilenos (CEPAL 2003).

Referencias

Ancén, José (1994), “Los urbanos: un nuevo sector dentro de la sociedad mapuche
contemporanea”, Pentukdn 1.

Aylwin, José O. (2000), “Los conflictos en el territorio mapuche: Antecedentes y
perspectivas”, Revista  Perspectivas  3(2), Universidad de Chile.
http://rehue.home.xs4all.nl/art/ayl3.html, (consultado 05-04-2012).

Aylwin, José (2003), “Los derechos de los pueblos indigenas en Chile. Informe del
Programa de Derechos Indigenas”. Instituto de Estudios Indigenas. LOM
Ediciones, Santiago de Chile.

Bengoa, José (1990), “Breve Historia de la Legislacion Indigena en Chile”. Comisién
Especial de Pueblos Indigenas. Santiago.

Cancino, Rita (2009), Lengua e identidad: La politica linguistica: Herramienta
importante en la creacion de la identidad y la nacién de Bolivia. 53° ICA
Congreso Internacional de Americanistas. Los pueblos americanos: Cambios y
continuidades: La construccion de lo propio en un mundo globalizado. México.
Universidad Iberoamericana.

Carrasco, Morrita e IWGIA (2001), Mapuche: Et indiansk folk i Argentina og Chile:
Hvem er de indfadte folk? Kgbenhavn.

Catrileo, Maria (2005), “Revitalizacion de la lengua mapuche en Chile”, Documentos
Linglisticos y Literarios 28:10-17.
www.humanidades.uach.cl/documentos_linguisticos/document.php?id=86

Cayuqueo, Pedro (2009), “La batalla por la lengua”, Punto Final 679.
http://www.puntofinal.cl/679/indigenas.php (consultado 01-04-2012).

CEPAL (2003), “Autonomia o ciudadania incompleta: el pueblo mapuche en Chile y
Argentina”. Ed. Isabel Hernandez. Serie Poblacion y desarrollo. CEPAL,
Naciones Unidas. Santiago de Chile.

Clarin (El Clarin de Chile) (2012), Exigiran el cambio de nombre de espafiol a
mapuzugun en calles y plazas de Temuco.
http://www.mapuche.info/print.php?pagina=3012 (consultado 03-04-2012).


http://rehue.home.xs4all.nl/art/ayl3.html
http://www.puntofinal.cl/679/indigenas.php
http://www.mapuche.info/print.php?pagina=3012

110 Rita Cancino

CONADI (Corporacion Nacional de Desarrollo Indigena), Ministerio de Planificacion.
Gobierno de Chile (1993), La Ley Indigena No. 19.253 establece normas sobre
proteccion, fomento y desarrollo de los Indigenas.
http://lwww.vocesdelatierra.com/ley-indigena-19.253.pdf

. http://www.conadi.gob.cl

Course, Magnus (2011), Becoming Mapuche: Person and Ritual in Indigenous Chile.
Chicago y Springfield: University of Illinois Press.

De la Cuadra, Fernando Marcelo (2001), “Conflicto Mapuche: génesis, actores y
perspectivas”, El Observatorio Social de América Latina (OSAL), CLACSO,
Argentina. http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal5/sur.pdf
(consultado 28-03-2012).

Duquesnoy, Michel (2012), “La tragedia de la utopia de los Mapuches de Chile:
reivindicaciones territoriales en los tiempos del neoliberalismo aplicado”,
Revista Paz y Conflictos 5, 20-43.

Garcia-Lozano, Soledad Torrecuadrada (2005), La situacion juridica internacional de
los pueblos indigenas, publicado originalmente en: V del Curso de Derechos
Humanos de Donostia-San Sebastian, Servicio editorial de la UPV/EHU, Bilbao.
http://www.iidh.ed.cr/comunidades/diversidades/docs/div_enlinea/Situacion%20
juridica/Situacion%20juridica.pdf (consultado 01-04-2012).

Gundermann, Hans; Canihuan, Jaqueline; Claveria, Alejandro y Faundez, César (2011),
“El mapuzugun, una lengua en retroceso”,  Atenea  503.
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-
04622011000100006&script=sci_arttext (consultado 07-04-2012).

Hall, Stuart y Jefferson, Tony (1983), Resistance through Rituals: Youth Subcultures in
Postwar Britain. Hutchinson: London.

Haughney, Diane (2006), Neoliberal Economics, Democratic Transition and Mapuche
Demands for Rights in Chile. Gainesville: United Press of Florida.

Hernandez, Claudia R (2012), Asia pacifica: La nueva ruta de la prosperidad. La
Revista Perspectiva 26.
http://www.revistaperspectiva.com/detalle.php?Revista=29&Articulo=30351
(consultado 03-04-2012).

Indigeneous Peoples of The Southern Cone (2011), Memphis: Books LLC, Wikiseries.
www.booksllc.net (consultado 03-04-2012).

Lenguas de Chile (2011), Memphis: Books LLC, Wikiseries. www.bookslic.net
(consultado 03-04-2012).

Lavanchy, Javier (1999), “Conflicto y propuestas de autonomia Mapuche”. Proyecto de
Documentacion Nuke Mapu. http://www.soc.uu.se/mapuche (consultado 03-04-
2012).

Letelier, Julio Diaz (2013), “El primer siglo de resistencia armada mapuche contra la
invasion espafiola”. Editor Reynario Ruiz Lavarado, Santiago de Chile.

Liberona, Nanette (2009), “La ONU revela critica situacion de los DDHH en Chile”,
Rebelion 17 de septiembre. http://www.rebelion.org/noticia.php?id=93232
(consultado 03-04-2012).


http://www.vocesdelatierra.com/ley-indigena-19.253.pdf
http://www.conadi.gob.cl/
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal5/sur.pdf
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-04622011000100006&script=sci_arttext
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-04622011000100006&script=sci_arttext
http://www.revistaperspectiva.com/detalle.php?Revista=29&Articulo=30351

Movimientos de protesta del Pueblo Mapuche en Chile 2000-2011 111

Loncédn, Elisa A. (2012), Mapundungun: Voz de la tierra. ISEES (Inclusion Social e
Equidad en la Educacion Superior) 1-3,
http://www.isees.org/index.php?option=com_content&view=article&id=412:ma
pudungun-voz-de-la-tierra&catid=1:cn&Iltemid=17 (consultado 28-03-2012).

Matus, Alejandra (2009), “Post etiquetados como “conflicto mapuche’: Intifada
Mapuche”, en Apuntes Politicos desde Chile.
http://blogsdelagente.com/politicachilena/tag/conflicto-mapuche/ (consultado 02-
04-2012).

ONU (2008), “Los derechos de los pueblos indigenas explicados para todas y para
todos”. Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia (UNICEF), agosto.
Argentina.

Painemal, Carlos Contreras (2002), “Los parlamentos”. Actas del Primer Congreso de
Historia Mapuche, Working Paper Series 28. Siegen: Nuke Mapuforlaget.

Palominos, Karina Gonzélez; Meza-Lopehandia Glaesser, Matias, y Curihuentro, Rubén
Sanchez (2007), “Politica de tierras y derechos territoriales de los pueblos
indigenas en Chile: El caso de las comunidades ‘Cariman Sanchez y Gonzalo
Marin’ y comunidad ‘Manuel Contreras’: Paradigmas de la negacion estatal de la
territorialidad mapuche”. Documento de Trabajo 6. Temuco. Disponible en
http://www.observatorio.cl/sites/default/files/biblioteca/politicas-de-tierras-
publicas-y-derechos_territoriales.pdf (consultado 08-08-2012).

Ray, Leslie (2007) “Language of the land: The Mapuche en Argentina and Chile”.
International WorkGroup for Indigenous Affairs, Copenhagen, document 119.

Richards, Patricia (2010) “De indios y terroristas: Como el estado y las elites locales
construyen el sujeto Mapuche en Chile”. Traduccion (con algunas
modificaciones) del articulo “Of Indians and Terrorists: How the State and Local
Elites Construct the Mapuche in Neoliberal Multicultural Chile”, Journal of
Latin American Studies 42:59-90.
http://observatorio.cl.pampa.avnam.net/sites/default/files/biblioteca/traduccion_f
inal_patricia_richards_multiculturalismo_neoliberal y elites_locales.pdf
(consultado 08-04-2012).

Rupailaf, Raul (2002) “Las organizaciones mapuches y las politicas indigenistas del
Estado chileno (1970-2000)”, Revista de la Academia 7:59-103. Santiago: Editor
Universidad de Academia de Humanismo Cristiano.

Salas, Adalberto (1987), “Hablar en mapuche es vivir en mapuche: Especificida de la
relacion lengua/cultura”, Revista de linglistica tedrica y aplicada 25:25-37.
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=16301 (consultado 10-09-2012).

Seguel, Alfredo (2007), “Invacion forestal y Etnocidio Mapuche”, en Actas del Primer
Congreso Internacional de Historia mapuche. Working Paper Series 28, Nuke
Mapuforlaget: Ebook produccion.

Seguel, Eduardo Mella (2008), “Criminalizacion de la protesta mapuche: Antecedentes
historicos y sociales”, Reflexion 36, Santiago: ediciones CINTRAS.
http://www.cintras.org/textos/reflexion/r36/criminalizaciondelaprotestamapuche.
pdf (consultado 04-04-2012).

Smith, Anthony (1991), National Identity. London: Penguin Books.


http://www.isees.org/index.php?option=com_content&view=article&id=412:mapudungun-voz-de-la-tierra&catid=1:cn&Itemid=17
http://www.isees.org/index.php?option=com_content&view=article&id=412:mapudungun-voz-de-la-tierra&catid=1:cn&Itemid=17
http://www.observatorio.cl/sites/default/files/biblioteca/politicas-de-tierras-publicas-y-derechos_territoriales.pdf
http://www.observatorio.cl/sites/default/files/biblioteca/politicas-de-tierras-publicas-y-derechos_territoriales.pdf
http://observatorio.cl.pampa.avnam.net/sites/default/files/biblioteca/traduccion_final_patricia_richards_multiculturalismo_neoliberal_y_elites_locales.pdf
http://observatorio.cl.pampa.avnam.net/sites/default/files/biblioteca/traduccion_final_patricia_richards_multiculturalismo_neoliberal_y_elites_locales.pdf
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=16301
http://www.cintras.org/textos/reflexion/r36/criminalizaciondelaprotestamapuche.pdf
http://www.cintras.org/textos/reflexion/r36/criminalizaciondelaprotestamapuche.pdf

112 Rita Cancino

Solidaridad con el Pueblo Mapuche (2010), “Lucha Mapuche de Base, Autonomia
Indigenista y Autogestion”. Colectivo de Apoyo a las Comunidades Mapuches.
http://solimapuches9.wordpress.com/2010/05/30/lucha-mapuche-de-base-
autonomia-indigenista-y-autogestion (consultado 20-07-2013).

Sznajder, Mario (1994), “El problema mapuche en Chile”, EIAL V2, Estudios
Interdisciplinarios de America Latina y el Caribe 6(2).

Walder, Paul (2008), “EIl movimiento mapuche esta hoy liderado por jovenes”, en
Enlace Mapuche Internacional. http://www.mapuche- nation.org/espanol/ntml/
articulos/art-132.htm (consultado 26-01-2012).

Widgodski, Teodoro (2010), “Conflicto con pueblos originarios: El estado chileno y el
pueblo  Mapuche”. Documentos de Trabajo, Serie Gestion 126.
http://www.dii.uchile.cl/~ceges/publicaciones/126%20ceges%20TW.pdf
(consultado 20-03-2012).

Wittig, Fernando G. (2009), “Desplazamiento y vigencia del mapudungun en Chile: Un
analisis desde el discurso reflexivo de los hablantes urbanos”. Revista de
linguistica teorica y aplicada, 47(2):135-155.
http://lwww.scielo.cl/scielo.php?pid=S071658112011000100011&script=sci_artt
ext (consultado 02-04-2012).

Zibechi, Raul (2010), “Chile, la imposible domesticacion del pueblo mapuche”. La

Jornada, 10.09.2012. http://aquevedo.wordpress.com/tag/autonomia-mapuche
(consultado 10-09-2012).


http://www.mapuche-nation.org/espanol/html/articulos/art-132.htm
http://www.mapuche-nation.org/espanol/html/articulos/art-132.htm
http://www.dii.uchile.cl/~ceges/publicaciones/126%20ceges%20TW.pdf
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S071658112011000100011&script=sci_arttext
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S071658112011000100011&script=sci_arttext

	II. Tierra: Los Motivos de la Lucha de los Mapuches
	III. Cultura: La Lengua Mapuche
	IV. ‘Autonomía’: Los Conflictos entre Los Mapuches y            El Estado Chileno.
	V. Discusión del Problema
	NOTAS
	Referencias
	Aylwin, José O. (2000), “Los conflictos en el territorio mapuche: Antecedentes y perspectivas”, Revista Perspectivas 3(2), Universidad de Chile. http://rehue.home.xs4all.nl/art/ayl3.html, (consultado 05-04-2012).
	Bengoa, José (1990), “Breve Historia de la Legislación Indígena en Chile”. Comisión Especial de Pueblos Indígenas. Santiago.
	Cancino, Rita (2009), Lengua e identidad: La política lingüística: Herramienta importante en la creación de la identidad y la nación de Bolivia. 53  ICA Congreso Internacional de Americanistas. Los pueblos americanos: Cambios y continuidades: La const...



